RAUDHAH PROUD TO BE PROFESIONAL Journal Tarbiyah Islamiyah
Volume 6 Edisi 2 Desember 2021

P ISSN : 2541 - 3686

E ISSN : 2746 - 2447

CHARACTER BUILDING MELALUI KITAB TAISIRUL KHALLAQ FI
ILMIL AKHLAK KARYA SYAIKH HAFIDZ HASAN AL-MAS’UDI

Arif Muzayin Shofwan
Dosen Pendidikan Islam Anak Usia Dini
Universitas Nahdlatul Ulama Blitar
Email: arifshofwan2@gmail.com

Gandes Nurseto
Dosen Pendidikan Islam Anak Usia Dini
Universitas Nahdlatul Ulama Blitar
Email: gandes.seto@gmail.com

Abstrak

Pondok pesantren hingga kini dinilai berhasil dalam membangun karakter pada peserta
didiknya. Salah satu kitab yang digunakan pondok pesantren untuk membangun karakter pada
peserta didiknya adalah Kitab Taisirul Khallaq Fi Ilmil Akhlaq karya Syaikh Hafidz Hasan Al-
Mas’udi. Penelitian dengan studi kepustakaan ini berhasil membedah dua puluh empat nilai
dalam kitab yang digunakan pondok pesantren untuk membangun karakter peserta didiknya,
antara lain: beradab dalam lingkungan pendidikan, perilaku terpuji di lingkungan tertentu,
kerukunan, persaudaraan, perilaku beradab dalam pertemuan, perilaku beradab ketika makan-
minum dan tidur, perilaku beradab ketika di masjid, peduli kebersihan, kejujuran, dapat
dipercaya, kesucian diri, menjaga keluhuran, pemaaf, dermawan, rendah hati, kemuliaan diri,
tidak mendendam, tidak mendengki, tidak menggunjing, tidak mengadu domba, tidak
sombong, tidak terlena hawa nafsu, tidak menganiaya, dan keadilan.

Kata Kunci: Character Building, Pesantren, Akhlak, dan Adab



mailto:arifshofwan2@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PENDAHULUAN

Pondok pesantren mempunyai kedudukan yang strategis di masyarakat
oleh karena fungsi dan perannya dalam bidang pendidikan dan pemberdayaan
umat. Sebagaimana telah diketahui bersama bahwa pondok pesantren
merupakan sasaran bagi umat untuk menimba ilmu pengetahuan, tidak hanya
dalam bidang agama, tetapi mencakup bidang lainnya, seperti ekonomi, sosial,
maupun teknologi (Ali, 2013). Dari sini menjadi jelas bahwa pondok pesantren
merupakan kawah candradimuka untuk menanamkan nilai-nilai pendidikan
karakter yang telah disepakatinya. Pondok pesantren tentu saja memiliki
kriteria-kriteria dan pandangan tentang nilai-nilai karakter yang hendak
ditanamkan dan dibangun di dalamnya.

Istilah pesantren sudah banyak dikaji oleh para pakar dan biasanya
diistilahkan dengan “pondok” saja, atau kedua-duanya dipakai, yakni “pondok
pesantren”. Dhofier (1994) mengartikan “pondok” sebagai asrama-asrama para
santri. Sedangkan kata “pesantren” berasal dari kata santri dengan awalan “pe”
didepan dan akhiran “an” berarti tempat tinggal para santri. Sedangkan Qomar
(2007) menjelaskan bahwa definisi pondok pesantren adalah suatu lembaga
pendidikan agama Islam yang tumbuh serta diakui masyarakat sekitar dengan
sistem asrama, di mana santri-santri menerima pendidikan agama melalui
sistem pengajian atau madrasah yang sepenuhnya berada di bawah kedaulatan
dari leadership seorang atau beberapa kiai dengan ciri-ciri khas yang bersifat
karismatik serta independen dalam segala hal.

Sedangkan istilah karakter berasal dari Bahasa Inggris character yang
menurut John M. Echols dan Hassan Shadily (1993) memiliki tiga arti, yaitu: (1)
watak, karakter, sifat, misalnya “dia berwatak baik”; (2) peran, hal ini biasa
digunakan dalam permainan sandiwara, film, dan sejenisnya; (3) huruf,
misalnya “sebuah artikel terdiri dari 6000 karakter”. Jika dilihat dari
konteksnya, maka arti pertama (yakni: watak, karakter, sifat) merupakan
makna yang sesuai dalam kajian buku ini. Senada dengan hal tersebut, istilah
karakter dapat dimaknai sebagai watak, tabiat, akhlak, atau kepribadian
seseorang yang terbentuk dari hasil internalisasi berbagai kebajikan (virtues)
yang diyakini dan digunakan sebagai landasan untuk cara pandang, berfikir,
bersikap, dan bertindak (Tim Penulis Naskah, 2010).

Karakter adalah sifat yang mantap, stabil, khusus, yang melekat dalam
pribadi seseorang yang membuatnya bersikap dan bertindak secara spontan,
tidak dapat dipengaruhi oleh keadaan dan tanpa memerlukan pemikiran
terlebih dahulu (Syarbini, 2012). Karakter adalah watak, tabiat, akhlak, atau
kepribadian seseorang yang terbentuk dari hasil internalisasi berbagai


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

kebajikan (virtues) yang diyakini dan digunakan sebagai landasan untuk cara
pandang, berfikir, bersikap, dan bertindak (Tim Penulis Naskah, 2010).

Arifin (2021) menjelaskan bahwa akar kata “karakter” terdapat di bahasa
Latin “kharakter”, “kharasein”, “xharax” yang berarti “tool for making”, “to
engarave” dan “pointed stake”. Kata ini mulai banyak digunakan (kembali) dalam
bahasa Perancis “caracter” pada abad ke XIV dan kemudian masuk bahasa
Inggris menjadi “character”, sebelum akhirnya menjadi bahasa Indonesia
“karakter”. Secara etimologi, karakter berarti mengukir (verb) dan sifat-sifat
kebajikan (noun). Secara konseptual, konsep karakter diartikan sebagai usaha
terus-menerus seorang individu atau kelompok dengan berbagai cara untuk
mengukir, mengembangkan atau melembagakan sifat-sifat kebijakan pada
dirinya sendiri dan orang lain.

Sedangkan Maemonah (2011) menyatakan bahwa karakter secara harfiah
merupakan atribut atau bentuk yang dapat memberi identitas pada individu.
Menurutnya, karakter sebagai suatu konsep merupakan tindakan, sikap, dan
praktek yang membentuk kepribadian dan atau menjadi pembeda pada
individu; karakter dapat pula dipahami sebagai penanaman etika dan mental
secara kompleks yang membentuk kepribadian seseorang, kelompok sosial,
atau bahkan suatu bangsa. Dengan demikian, karakter sebagai konsep
merupakan tindakan, sikap, atau praktek yang memberi ciri secara khas
(characterize) pada pribadi, kelompok sosial dan bangsa.

Naim (2012) menjelaskan bahwa setiap orang memiliki kriteria dan
pandangan-pandangan sendiri tentang karakter sesuai dengan latar belakang
keilmuan dan landasan berpikirnya. Hal itu wajar, sebab tak ada kriteria
tunggal yang disepakati oleh semua orang. Karakter sendiri pada dasarnya
harus disesuaikan dengan kondisi sosial, nilai moral, dan berbagai nilai-nilai
yang harus ada pada sebuah daerah (baca: tempat tertentu). Namun demikian,
substansi nilai karakter bersifat universal dan sepanjang masa. Misalnya,
berbuat baik terhadap tetangga adalah nilai yang bersifat universal. Tetapi
dalam tataran implementatif, berbuat baik terhadap tetangga teraplikasi secara
berbeda antara satu daerah dengan daerah lainnya.

Selain hal di atas, Ali (2013) menambahkan beberapa nilai karakter yang
ada dalam pondok pesantren, antara lain: (1) orientasi transendental, yakni
para ulama pesantren khususnya para pendiri dan perintis pondok pesantren
memiliki orientasi atau cita-cita berupa pengabdian kepada Allah dan
menggapai ridha-Nya; (2) mentransmisikan ajaran Islam adalah kewajiban
yang harus ada dalam pesantren; (3) kesederhanaan sebagai implementasi
ketakwaan kepada Allah SWT, yang meliputi kesederhanaan pola pikir, pola
hidup, dan pola laku; (4) keteguhan dalam memegang prinsip moderasi


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

beragama yang tinggi; dan (5) solidaritas kemanusiaan yang tinggi yang biasa
disebut dengan ukhuwah.

Berdasarkan uraian di atas, tampak bahwa meneliti Kitab Taisirul
Khallag Fi Ilmil Akhlaq karya Syaikh Hafidz Hasan Al-Mas’udi, yakni salah
satu kitab yang digunakan pesantren untuk membangun karakter (character
building) peserta didiknya.. Alasannya adalah pondok pesantren yang
merupakan lembaga pendidikan kuno di Indonesia hingga kini masih eksis
menjadikan peserta didiknya menjadi individu dan kelompok yang berkarakter
terpuji di lingkungan masyarakat. Dan kitab tersebut merupakan salah satu
rujukan pembangunan karakter yang hingga kini tetap melekat di lingkungan
pondok pesantren di Indonesia. Dengan demikian, fokus penelitian ini adalah
untuk menggali nilai-nilai karakter yang ada di dalam kitab tersebut.

METODE PENELITIAN

Tulisan kualitatif ini menggunakan studi kepustakaan (library research)
dalam melakukan penelitiannya. Nazir (2011) menyatakan bahwa studi
kepustakaan adalah teknik pengumpulan data dengan mengadakan studi
penelaahan terhadap buku-buku, literatur-literatur, catatan-catatan, dan
laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah yang dipecahkan.
Studi kepustakaan adalah suatu studi untuk mengumpulkan informasi dan
data dengan beberapa hal yang ada di perpustakaan, misalnya buku, majalah,
dan lainnya (Mardalis, 1999).

Sementara itu, Muhadjir (1996) menyatakan bahwa studi kepustakaan
(library research) lebih memerlukan olahan filosofis dan teoritis dari pada uji
empiris di lapangan. Oleh karena bersifat filosofis dan teoritis, maka penelitian
perpustakaan lebih sering menggunakan pendekatan filosofis (philosophical
approach) daripada pendekatan lainnya. Metode dalam pembahasannya, yaitu;
deduksi (cara berpikir dari umum ke khusus), induksi (acara berpikir dari
khusus ke umum), dan komparasi (cara berpikir untuk menemukan perbedaan
dan persamaan). (Hadi, 1989).

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Kitab Taisirul Khallag Fi Ilmil Akhlagq merupakan salah satu karya
Syaikh Hafidz Hasan Al-Mas’'udi, seorang ulama di Darul Ulum Al-Azhar
Mesir. Kitab ini menjadi rujukan pembangunan karakter (character building)
para peserta didik Al-Azhar. Bahkan sejak ratusan tahun kitab tersebut menjadi
pegangan pondok pesantren di Indonesia sebagai pondasi utama dalam
pembentukan karakter pada peserta didiknya.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Dalam kitab karya Syaikh Hafidz Hasan Al-Mas'udi itu disebutkan
bahwa langkah awal yang harus dilakukan guru dalam membentuk ketakwaan
pada anak didik adalah memberikan pemahaman takwa, dan ketakwaan dapat
terwujud apabila seseorang melakukan perbuatan terpuji dan meninggalkan
perbuatan yang tercela.

Beberapa penyebab ketakwaan adalah sebagai berikut, di antaranya: (1)
memperhatikan bahwa seorang hamba itu sangat lemah dan Tuhan itu sangat
kuat; (2) seorang hamba harus selalu mengingat bahwa Allah itu Maha Baik
dalam segala hal; dan (3) seorang hamba harus selalu mengingat kematian.

Beberapa buah ketakwaan di dunia, antara lain: (1) mendapat derajat
yang tinggi; (2) mendapat nama baik dan pujian; (3) memperoleh simpati dari
masyarakat; (4) dihormati oleh orang-orang di bawah kita; dan (5) disegani oleh
orang-orang di atas kita. Sementara itu, buah dari ketakwaan di akhirat adalah
keselamatan dari api neraka dan keberuntungan masuk surga.

Selanjutnya, nilai-nilai karakter yang membentuk anak didik di pondok
pesantren melalui kitab tersebut adalah sebagaimana berikut, antara lain:

1. Membentuk karakter beradab dalam dunia pendidikan

Langkah awal yang harus dilakukan seorang guru untuk membentuk
anak didik agar beradab adalah guru harus beradab terlebih dahulu. Apabila
seorang guru memiliki sifat-sifat sempurna, maka anak didik akan mengikuti
gurunya. Dengan begitu, seorang guru yang ingin membentuk anak didik
memiliki karakter beradab, dia harus mengawali dari dirinya sebagai berikut:
(1) bertakwa, rendah hati dan ramah tamah; (2) pemaaf dan berwibawa supaya
menjadi teladan kasih sayang; dan (3) selalu menasehati dan mendidik pada
anak didik dengan pendidikan yang baik.

Setelah seorang guru mengawali dirinya dengan adab yang baik, dia lalu
mendidik anak didik agar memiliki adab-adab terhadap dirinya sendiri, antara
lain: (1) tidak sombong; (2) selalu bersikap rendah hati (tawadlu); (3) selalu jujur
supaya dicintai dan dipercaya; (4) selalu berjalan tenang; dan (5) tidak boleh
asal-asalan menjawab sesuatu yang tidak diketahuinya.

Adab-adab terhadap gurunya, antara lain: (1) harus meyakini bahwa jasa
guru tiada tara; (2) harus menundukkan diri dan duduk dengan sopan saat
pelajaran; (3) tidak boleh bergurau dan memuji guru lain di hadapan gurunya;
dan (4) tidak boleh malu menanyakan sesuatu yang belum diketahui atau
dipahami.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Adab-adab terhadap teman-temannya, antara lain: (1) harus
menghormati teman-temannya; (2) tidak boleh mengejek salah seorang
temannya yang lambat dalam memahami pelajaran; dan (3) tidak boleh merasa
gembira apabila seorang guru menegur salah satu temannya yang berbuat
kesalahan.

2. Membentuk karakter terpuji di lingkup keluarga, kerabat, dan tetangga

Segala sesuatu dimulai dari keluarga. Kedua orang tua (ayah dan ibu)
adalah penyebab keberadaan manusia di dunia. Oleh karenanya, anak didik
hendaknya melakukan hal-hal berikut, antara lain: (1) mematuhi perintah
kedua orang tua kecuali perintah maksiat; (2) duduk bersama kedua orang tua
dengan tunduk dan tidak mengganggu mereka; (3) tidak membantah kedua
orang tua; (4) tidak berjalan di depan kedua orang tuanya kecuali dengan
sopan santun dan melayani mereka; (5) selalu mendoakan kedua orang tuanya
agar mendapat kasih sayang dan ampunan; dan (6) melebihkan berbakti
kepada ibu dengan berbuat kebajikan.

Kewajiban manusia terhadap sanak kerabat, di antaranya: (1)
memperhatikan hak-hak sanak kerabat dan menunaikannya; (2) tidak
mengganggu sanak kerabat, baik melalui perkataan maupun perbuatan; (3)
selalu bersikap rendah hati kepada sanak kerabat dan mencegah mengganggu
mereka walaupun mereka berbuat aniaya; (4) perhatian dan menanyakan orang
yang tidak ada di antara mereka; (5) bila mampu harus membantu sanak
kerabat dalam memperoleh kebutuhan; (6) mencegah bahaya yang mengancam
sanak kerabat semampunya; dan (7) berkunjung kepada mereka.

Hak-hak tetangga yang harus dipenuhi, antara lain: (1) mendahului
memberi salam dan berbuat baik kepada tetangga; (2) membalas kebaikan
tetangga dengan balasan kebajikan yang lebih baik; (3) apabila memiliki harta
benda yang lebih, hendaknya memberikan hak-hak tersebut kepada tetangga;
(4) apabila tetangga sakit, hendaknya menjenguk; (5) apabila tetangga
mendapat kebahagiaan, hendaknya memberikan ucapan selamat; (6) apabila
tetangga mengalami musibah, hendaknya menghibur; (7) tidak memandang
dengan nafsu syahwat secara sengaja kepada tetangga dan para pembantunya;
(8) menutupi kejelakan tetangga dan menyingkirkan gangguan dari mereka
sedapat mungkin; dan (9) selalu berhadap-hadapan dengan tetangga dengan
wajah ceria dan penuh hormat.

Adab-adab bergaul dengan sesama teman dan lingkungan, di antaranya:
(1) selalu menampakkan wajah ceria; (2) selalu ramah tamah; (3) mampu
mendengarkan pembicaraan kawannya; (4) memiliki sikap tenang dan tidak
sombong; (5) diam ketika kawannya bergurau; (6) memaatkan kesalahan; (7)


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

suka menolong; (8) tidak membanggakan kedudukan dan kekayaan; dan (9)
menyembunyikan rahasia.

3. Membentuk karakter kerukunan

Kerukunan adalah rasa tentram bertemu dengan manusia dan bahagia
berjumpa dengan mereka. Penyebab-penyebab kerukunan ada lima, yaitu:
agama, nasab, hubungan pernikahan, kebajikan, dan persaudaraan. Keutamaan
dari kerukunan dapat menjadikan sesama manusia bisa saling memberi dan
mengambil faedah, saling menolong dalam melakukan kebajikan dan
ketakwaan.

4. Membentuk karakter persaudaraan

Persaudaraan adalah sebuah ikatan di antara dua orang yang terjalin
cinta kasih di antara keduanya. Ada beberapa tanda jika memiliki karakter
persaudaraan, antara lain: (1) saling menolong dengan harta dan jiwa; (2) saling
memaafkan kesalahan; (3) bersikap ikhlas; (4) setia kawan; (5) saling
meringankan sesama; (6) tidak saling memaksakan orang lain; (7) tidak saling
mengucapkan perkataan yang mengganggu; (8) selalu membicarakan segala
sesuatu sesuai aturan norma-norma agama; (9) saling menyuruh berbuat baik
dan mencegah berbuat jahat; dan (10) selalu saling mendoakan kebajikan.

5. Membentuk karakter beradab dalam pertemuan

Adab-adab yang harus dilakukan seorang anak didik ketika dalam
sebuah pertemuan, antara lain: (1) memberi salam terlebih dahulu dan duduk
sampai pertemuan tersebut berakhir; (2) menghindari perkataan-perkataan
umum yang kosong dari faedah; (3) bila ada kemungkaran hendaknya
mengubah dengan kemampuannya; (4) segera angkat kaki dari pertemuan
apabila memang tak ada keperluan lainnya; (5) tidak menghina siapapun; (6)
tidak mengagungkan seseorang hanya karena hartanya; (7) apabila berada di
jalan hendaknya menundukkan pandangan; (8) menolong orang yang teraniaya
dan lemah; (9) membimbing orang yang tersesat; (10) menjawab salam kepada
orang yang menyampaikan; dan (11) memberi sedekah kepada pengemis

6. Karakter beradab ketika makan-minum & tidur

Adab ketika sebelum makan, antara lain: (1) membasuh kedua tangan; (2)
meletakkan makanan di tempat yang sesuai; (3) duduk dan berniat takwa
dengan melakukan ibadah ketika makan; (4) tidak boleh makan terlalu kenyang;


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

(5) merasa puas dengan makanan yang ada; (6) tidak mencela makanan; dan (7)
mengajak orang lain makan bersamanya.

Adab-adab yang harus dipenuhi ketika makan, antara lain: (1) memulai
dengan ucapan basmalah yang keras supaya bisa mengingatkan yang lainnya; (2)
makan menggunakan tangan kanan; (3) mengecilkan makanan dan
mengunyahnya dengan baik; (4) tidak mengulurkan tangannya pada makanan
yang lain sebelum selesai dari makanan yang satu; (5) memakan makanan yang
terdekat di depannya; (6) tidak meniup makanan; (7) tidak mengumpulkan
kurma dengan biji dalam satu wadah; dan (8) tidak minum air kecuali
membutuhkan.

Beberapa adab yang harus dipenuhi setelah makan, antara lain: (1)
berdiri sebelum kekenyangan; (2) mencuci kedua tangan setelah menjilatinya,
dan tentu hal ini manakala tidak memakai sendok [pen]; dan (3) memunguti
sisa makanan yang tercecer sambil mengucapkan hamdalah.

Adab-adab ketika minum, antara lain: (1) memegang gelas dengan
tangan kanan; (2) melihat ke dalam gelas sebelum minum; (3) menyebut nama
Allah SWT; (4) duduk dan meneguk air namun jangan meneguk sekaligus; (5)
minum air dalam tiga nafas; (6) menyebut nama Allah setiap nafas dan
mengucapkan hamdalah diakhirnya; (7) tidak menghirup nafas di dalam gelas
dan tidak bersendawa di dalamnya; (8) ketika minum air kemudian ingin
memberi minum orang lain, maka hendaknya mendahulukan orang yang di
sebelah kanannya, kemudian orang yang di sebelah kirinya.

Adab-adab tidur, antara lain: (1) bersuci dari hadats; (2) tidur di atas sisi
bagian kanan sambil menghadap kiblat; (3) meniatkan tidur untuk beristirahat
supaya badannya kuat untuk beribadah; dan (4) menyebut nama Allah ketika
akan tidur dan bangun tidur.

7. Membentuk karakter beradab ketika dalam masjid

Masjid adalah rumah Allah SWT. Adapun adab-adab yang berkaitan
dengan masjid, antara lain: (1) berjalan ke masjid dengan kerinduan disertai
ketenangan dan kewibawaan; (2) saat masuk masjid hendaknya mendahulukan
dengan kaki kanan sambil membersihkan kedua sandalnya di luar; (3) saat
masuk masjid membaca doa: “Allahumma iftah li abwaba rahmatik” artinya: “Ya
Allah, bukalah bagiku pintu-pintu kasih sayang-Mu”; (4) mengerjakan shalat
tahiyyatul masjid; (5) mengucapkan salam walaupun masjid itu kosong dari
manusia; (6) duduk dengan niat mendekatkan diri kepada Allah,
memperhatikan-Nya serta memperbanyak zikir; (7) menahan nafsu dari
berbagai keinginan dan menjauhi pertengkaran; (8) tidak pindah dari


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

tempatnya kecuali untuk suatu keperluan; (9) tidak mencari barang yang hilang;
(10) tidak mengeraskan suara di hadapan orang-orang yang sedang shalat; (11)
tidak lewat di depan orang yang sedang shalat; (12) tidak menyibukkan diri
dengan pekerjaan; (13) tidak berbicara tentang urusan dunia; dan (14) ketika
keluar dari masjid hendaknya dimulai dengan kaki kiri dan meletakkan kaki
kiri di atas punggung sandalnya, kemudian memakai sandalnya yang kanan
lebih dahulu sambil berdoa: “Allahumma inni as’aluka min fadhlik” artinya: “Ya
Allah, aku memohon kepada-Mu dari karunia-Mu”

8. Membentuk karakter peduli kebersihan

Kebersihan badan, baju, dan tempat merupakan perintah syariat Islam.
Dengan demikian, manusia harus selalu membersihkan beberapa hal berikut,
antara lain: (1) selalu membersihkan badan; (2) memelihara rambut kepala
dengan menyisir dan meminyaki. Nabi Muhammad SAW selalu meminyaki
kepala dan menyisirnya; (3) mencuci kedua telinga dan mengusapnya; (4)
berkumur; (5) bersiwak atau menggosok gigi; (6) menghirup air ke dalam
hidung dan mengeluarkannya; (7) membersihkan kuku serta mencuci kotoran
dibawahnya; (8) mencuci pakaian dengan air atau dengan sabun cuci jika
dikehendaki; dan (9) selalu membersihkan tempat yang digunakan aktifitas.

9. Membentuk karakter jujur & menjauhi berbohong

Kejujuran adalah mengkabarkan sesuatu sesuai dengan kenyataan.
Sedangkan bohong adalah mengkabarkan sesuatu yang tidak sesuai dengan
kenyataan. Sebab-sebab jujur, antara lain: (1) akal, yakni, akal dapat memahami
manfaat kejujuran dan bahaya bohong, yakni eseorang tidak menyukai bahaya
untuk dirinya sehingga dia akan selalu jujur; (2) agama, yakni, agama
menyuruh berkata jujur dan melarang perilaku bohong; dan (3) harga diri,
yakni, orang yang selalu menjaga harga diri akan ingin berhias dengan segala
kebaikan.

Adapun penyebab bohong adalah keinginan untuk mendatangkan
manfaat dan keinginan untuk menolak bahaya. Sebab terkadang manusia itu
melihat keselamatan yang cepat (instan) dalam bohong, maka dia lalu
melakukan kebohongan.

Sedangkan bahaya bohong adalah manusia yang bohong akan dihinakan
dan dihilangkan kepercayaan darinya. Dia akan dilecehkan di dunia dan
akhirat. Pembohong biasanya menjanjikan sesuatu kebaikan kepada orang lain
kemudian = mengingkarinya. @ Dengan  demikian, pembohong telah
mengecewakan orang lain. Perilaku bohong semacam ini akan bisa
menimbulkan ajang gunjingan (ghibah) dan dapat menyebabkan adu domba


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

(namimah), hingga akhirnya dapat pula menyebabkan orang-orang saling
membenci dan saling memusuhi.

10. Membentuk karakter dapat dipercaya (amanah)

Amanah adalah menunaikan hak-hak Allah SWT dan hak-hak sesama
hamba-Nya. Dengan amanat, agama menjadi sempurna, kehormatan
terlindungi, dan harta benda terjaga. Sebab sesungguhnya menunaikan hak-
hak Allah SWT berarti melakukan segala sesuatu yang diperintahkan-Nya serta
menjauhi segala sesuatu yang dilarang-Nya. Menunaikan hak-hak ibadah
kepada Allah dapat diibaratkan menunaikan barang-barang titipan, tidak
mengurangi takaran (timbangan), tidak menebarkan beberapa rahasia dan aib
orang lain. Intinya dapat diringkas memilih yang terbaik bagi dirinya sendiri
dalam perkara agama dan dunia.

Kebalikan dari amanat adalah khianat yakni melanggar kebenaran
dengan menyalahi janji dalam keadaan tersembunyi. Bahaya khianat adalah
pelakunya disifati sebagai orang yang curang, agamanya berkurang,
semangatnya merosot dan berjiwa rendah.

11. Membentu karakter kesucian diri (iffah)

Kesucian diri (iffsh) adalah sifat dalam diri yang mencegah dari
perbuatan-perbuatan yang dilarang serta rendahnya hawa nafsu syahwat. Sifat
ini merupakan sifat mulia dan tertinggi. Dari sifat menjaga kesucian diri inilah
akan banyak berkembang sifat-sifat utama lainnya, misalnya: kesabaran,
menerima apa adanya (qand’ah), kedermawanan, cinta damai, berhati-hati
terhadap hal yang dilarang agama (wira’i), kewibawaan, kasih sayang, dan rasa
malu. Sifat ini adalah harta bagi orang-orang yang tidak berharta dan mahkota
bagi orang-orang yang tidak memiliki kemuliaan.

Penyebab menjaga kesucian diri (iffah) adalah putusnya ketamakan dan
tak adanya keserakahan dalam mencari harta, serta rasa puas dengan apa yang
memang dibutuhkan.

12. Membentuk karakter menjaga keluhuran (muru’ah)

Menjaga keluhuran (muru’ah) adalah sifat yang mendorong seseorang
untuk terus berada dalam budi pekerti yang luhur dan kebiasaan-kebiasaan
yang baik.

Penyebab menjaga keluhuran (muru’ah) adalah semangat yang tinggi
dan jiwa yang mulia. Sebab orang yang semangat tinggi dan berjiwa mulia
memiliki tujuan berupa sifat-sifat luhur, mencapai sifat-sifat utama, memiliki

10


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

budi pekerti yang mulia, bersikap murah hati, dan mencegah dari perbuatan
menyakiti sesama makhluk hidup.

Menjaga keluhuran (muru’ah) merupakan tanda kesucian, kebersihan
hati, dan pemeliharaan diri. Oleh karena itu, orang yang mampu menjaga diri
adalah orang yang bertakwa, jauh dari sifat tamak, dan rela dengan apa yang
diberikan Allah baginya tanpa mengharapkan milik orang lain.

13. Membentuk karakter pemaaf/belas kasih (hilm)

Sifat pemaaf atau belas kasih (hilm) adalah sifat yang mendorong
pemiliknya untuk tidak membalas dendam kepada orang yang membuat
marah padanya meskipun dia mampu melakukan hal itu.

Penyebab sifat pemaaf atau belas kasih (hilm) adalah mengasihi orang-
orang yang bodoh, menghindari dari memaki, merasa malu, bermurah hati
kepada pelaku kejelekan, memelihara nikmat yang lalu, tipu daya (makr), dan
menunggu kesempatan. Menghindari diri dari memaki merupakan kemuliaan
jiwa dan semangat tertinggi. Merasa malu termasuk pemeliharaan diri dan
kesempurnaan harga diri. Pemeliharaan nikmat yang lalu merupakan kesetiaan.
Tipu daya dan menunggu kesempatan termasuk kecerdikan, sebab barangsiapa
yang tampak kemarahan dalam dirinya, maka dia sedikit tipu dayanya.

14. Membentuk karakter kedermawanan (sakha’)

Kedermawanan (sakha’) adalah memberikan harta benda (kepada orang
lain) tanpa diminta dan tanpa merasa memiliki hak. Kedermawanan
merupakan perbuatan utama yang dianjurkan dilakukan sebaik-baiknya dan
perilaku terpuji, sebab di dalamnya terdapat sesuatu yang mengikat dan
menyatukan hati. Manfaat kedermawanan itu besar dan dapat menafkahi
secara umum. Dalam salah satu riwayat dijelaskan bahwa Nabi Muhammad
SAW selalu memberikan sebuah pemberian (kepada orang lain) tanpa takut
miskin.

15. Membentuk karakter rendah hati (tawadlu)

Rendah hati (tawaddlu) adalah sikap merendahkan diri, lembutnya diri,
ramah tamah tanpa merasa hina dan rendah. Tentu saja, rendah hati harus
proporsional dengan cara memberikan hak-haknya kepada setiap orang yang
berhak. Sikap rendah hati tidak akan menghilangkan derajat menjadi orang
hina dan tidak menurunkan kedudukan orang mulia. Sikap rendah hati
merupakan penyebab ketinggian derajat dan faktor penyebab kemuliaan
lainnya.

11


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16. Membentuk karakter kemuliaan diri (izzatun nafsi)

Kemuliaan diri (izzatun nafsi) adalah sifat yang dapat menjadikan diri
manusia dalam derajat yang tinggi dan kedudukan terhormat. Penyebab
kemuliaan diri adalah pengetahuan manusia terhadap kadar dirinya sendiri.
Buah dari kemuliaan diri adalah tahan dan sabar dalam menghadapi kesulitan
hidup dan tidak menampakkan kebutuhan, menghormati dirinya, dan
perlakuan baik kepada Allah.

17. Membentuk karakter tidak pendendam

Dendam (higdu) adalah menyembunyikan kejahatan dan keinginan kuat
untuk mengganggu mereka yang menjadi sasaran. Penyebab sifat dendam
adalah amarah dan diikuti delapan perkara yang diharamkan, antara lain: (1)
kedengkian orang yang menjadi sasaran dendam; (2) kegembiraan atas
musibah yang menimpa; (3) memutuskan hubungan meskipun dia bersimpati;
(4) berpaling dan meremehkan; (5) Berkata keji tentang mereka (seperti
menggunjing mereka); (6) menebar rahasia mereka dan meniru mereka dengan
maksud mengejek; (7) mengganggu mereka dengan sesuatu yang menyakiti
badannya; dan (8) mencegah haknya (misalnya tidak melunasi hutangnya).

18. Membentuk karakter tidak mendengki

Dengki (hasad) adalah mengharap hilangnya nikmat dari orang lain.
Adapun mengharap seperti yang dimiliki orang lain itu dinamakan iri hati
(ghibthah) dan tidak termasuk sifat tercela, akan tetapi dianjurkan. Nabi
Muhammad SAW bersabda: “Orang mukmin itu hanya iri hati (ghibthah),
sedangkan orang munafik itu mendengki (hasad)” (Al-Hadist).

Penyebab sifat dengki (hasad) ada tiga, yaitu: (1) membenci orang yang
menjadi sasaran dengki, karena dia memiliki suatu sifat baik atau nikmat yang
diberikan Allah kepadanya; (2) ada keunggulan dari orang yang menjadi
sasaran dengki dalam suatu hal, sehingga tidak dapat dicapai oleh orang yang
dengki; dan (3) kekikiran orang yang dengki untuk memberikan kebaikan-
kebaikan sehingga dia dengki kepada setiap orang yang memperoleh kebaikan.

Perkara yang dapat menghilangkan sifat dengki dalam hati adalah
berpegang teguh pada agama dan memperhatikan bahaya yang ditimbulkan
oleh sifat dengki serta ridha dengan qadla” dan qadar dari Allah. Rasulullah
SAW bersabda: “Kedengkian itu memakan kebaikan seperti api yang memakan kayu
bakar” (Al-Hadist).

19. Membentuk karakter tidak menggunjing

12


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Menggunjing (ghibah) adalah menyebut sifat yang tidak disukai pada
saudaranya walapun berada di mukanya. Seperti ucapan kalian: Si Fulan
pincang, rusak, miskin, pendek bajunya dengan maksud merendahkan.

Penyebab dari menggunjing (ghibah) ada delapan, antara lain: (1) rasa
dengki; (2) melampiaskan kejengkelan; (3) ingin mengungguli; (4) keinginan
untuk menghalangi orang yang disakiti dari mencapai maksud yang dicita-
citakannya; (5) ada maksud untuk membersihkan diri; (6) mengambil hati
kawan-kawan; (7) bergurau; dan (8) mengejek

Bukan termasuk menggunjing (ghibah) adalah celaan terhadap orang
yang berbuat sesuatu yang tidak semestinya dan membimbingnya pada
perbuatan yang menimbulkan kebaikan. Allah tidak melarang nasehat, tetapi
Dia melarang menggunjing (ghibah) dan sangat mencelanya.

20. Membentuk karakter tidak mengadu domba

Mengadu domba (namimah) adalah menceritakan perkataan, perbuatan,
dan keadaan orang lain dengan tujuan merusak. Penyebab mengadu domba
(namimah) adalah keinginan berbuat jahat terhadap orang yang diceritakan.
Sesuatu hal yang dapat mencegah adu domba (namimah) adalah pengetahuan
seseorang bahwa adu domba itu dapat menyebabkan putusnya hubungan,
menyalakan api permusuhan, dan menyebabkan hukuman.

21. Membentuk karakter tidak sombong

Sombong (kibr) adalah menganggap dirinya besar dan menilai dirinya
lebih tinggi dari pada orang lain. Adapun kejelekan-kejelekan sombong (kibr)
adalah: mengganggu orang lain, memutus tali kasih, memecah belah di antara
sesama manusia, menyebabkan orang-orang membenci temannya,
persekongkolan untuk mengganggu, pemilik sifat ini tidak tunduk kepada
kebenaran, tidak dapat menahan amarah, tidak bersikap lemah lembut ketika
memberi nasehat.

22. Membentuk karakter tidak terlena hawa nafsu (ghurur)

Makna terlena pada hawa nafsu (ghurur) adalah ketenangan jiwa pada
sesuatu yang cocok dengan hawa nafsunya dan tabiat yang condong padanya
karena sebab sesuatu yang diperbolehkan bangsa setan (subhat syaitaniyah).
Terlena pada hawa nafsu (ghurur) ada dua macam, yaitu:

Pertama, Terlena pada hawa nafsunya bagi orang-orang kafir yang
menukar akhirat dengan kehidupan dunia. Di antara mereka ada yang condong
pada dunia dan nikmatnya serta mengingkari kebangkitan. Di antara mereka

13


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

lagi ada yang terperdaya oleh kepemimpinan di dunia, lalu menyangka bahwa
dia lebih patut mendapat akhirat dan rahmat.

Kedua, Terlena pada hawa nafsunya bagi orang-orang mukmin yang
durhaka. Di antara mereka ada yang tidak mau beramal karena terperdaya
dengan luasnya ampunan Allah SWT, mengandalkan ketaatan pada orang
tuanya, mengandalkan ilmunya yang banyak. Di antara mereka ada yang
terperdaya dengan banyaknya ibadah sehingga dia lebih berhak dimaaftkan
dari pada yang lainnya. Ada pula yang terperdaya dengan banyaknya harta.
Dia mengira bahwa dengan itu dia dapat mengungguli orang lain.

23. Membentuk karakter tidak menganiaya

Menganiaya (dhalim) adalah keluar dari batas keadilan dengan
mengurangi sesuatu yang melampaui batas. Perilaku menganiaya (dhalim) itu
mencakup semua perbuatan maksiat dan segala perbuatan yang hina.
Seseorang dapat berbuat aniaya terhadap dirinya sendiri maupun orang lain.

Perilaku aniaya terhadap dirinya sendiri artinya tidak mentaati perintah
Allah SWT dengan semestinya, tidak beriman kepada Allah SWT. Sedangkan
perilaku aniaya terhadap orang lain artinya kurang memenuhi hak, misalnya:
mengganggu tetangga, menghina tamu, mengarang (berbuat) dusta,
menggunjing, dan adu domba.

24. Membentuk karakter adil (adl)

Adil (adl) adalah bersikap di tengah dalam segala hal dan berjalan di
dalamnya sesuai syariat Islam. Adil ada dua macam, yaitu: (1) adil terhadap
dirinya sendiri dengan cara menempubh jalan lurus; dan (2) adil terhadap orang
lain.

Sedangkan adil terhadap orang lain ada tiga macam, yaitu: (a) keadilan
penguasa terhadap rakyatnya dengan bersikap baik dan memberi pada setiap
yang berhak akan sesuatu yang menjadi haknya; (b) keadilan rakyat terhadap
penguasa dan murid terhadap gurunya serta anak terhadap kedua orang
tuanya dengan keikhlasan dan ketaatan; (c) keadilan seseorang terhadap
sesama dengan tidak bersikap sombong dan mencegah gangguan dari mereka.

Demikianlah beberapa nilai karakter yang ingin dibentuk oleh pendidik
pesantren kepada anak didik melalui Kitab Taisirul Khallag Fi IImil Akhlag karya
Hafidz Hasan Al-Mas'udi. Tentu saja, nilai-nilai karakter yang diajarkan di
pesantren tersebut juga dapat diajarkan kepada anak didik di sekolah umum.
Tak berhenti pada lembaga sekolah saja, bahkan nilai-nilai karakter yang
bersifat universal dapat diajarkan di tempat manapun.

14


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan di atas dapat disimpulkan
sebagai berikut. Pertama, Kitab Taisirul Khallaq Fi Ilmil Akhlaq merupakan
salah satu karya Syaikh Hafidz Hasan Al-Mas’udi, seorang ulama di Darul
Ulum Al-Azhar Mesir yang menjadi rujukan pembangunan karakter (character
building) para peserta didik Al-Azhar, bahkan menjadi pegangan pondok
pesantren di Indonesia sebagai pondasi utama dalam pembentukan karakter
pada peserta didiknya. Kedua, Kitab Taisirul Khallaq Fi Ilmil Akhlag memuat 24
nilai karakter yang digunakan pondok pesantren untuk membangun karakter
peserta didiknya, antara lain: beradab dalam lingkungan pendidikan, perilaku
terpuji di lingkungan tertentu, kerukunan, persaudaraan, perilaku beradab
dalam pertemuan, perilaku beradab ketika makan-minum dan tidur, perilaku
beradab ketika di masjid, peduli kebersihan, kejujuran, dapat dipercaya,
kesucian diri, menjaga keluhuran, pemaaf, dermawan, rendah hati, kemuliaan
diri, tidak mendendam, tidak mendengki, tidak menggunjing, tidak mengadu
domba, tidak sombong, tidak terlena hawa nafsu, tidak menganiaya, dan
keadilan.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, S. (2013). Paradigma Pesantren Memperluas Horizon Kajian dan Aksi. Malang:
UIN-Maliki Press.

----------- , (2013). Mengawal Tradisi Meraih Prestasi Inovasi dan Aksi Pendidikan
Islam. Malang: UIN-Maliki Press.

----------- , (2013). Reformasi Paradigma Keilmuan Islam Meneguhkan Epistemologi
Keilmuan, Menggerakkan Pendidikan Islam. Malang: UIN-Maliki Press.

Arifin, F, (2021). “Character Building Guru Pendidikan Agama Islam” dalam
http://vienctg.blogspot.com/2009/01/character-building-guru-pendidikan.html,
diakses pada 31 Oktober 2021.

Al-Mas'udi, Hafidz. (t.t). Kitab Taisirul Khollaq Fi Ilmil Akhlaq. Surabaya: Penerbit
Salim Nabhan.

Dhofier, Z. (1994). Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta:
Penerbit LP3ES.

15


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://vienctg.blogspot.com/2009/01/character-building-guru-pendidikan.html

Echols,. & Hassan . (1993). Kamus Inggris Indonesia. Cet. XIX. Jakarta: Penerbit

Gramedia.
Hadi, (1989). Metodologi Research [ilid 1. Yogyakarta: Andi Offset.

Maemonah. (2011). “Pendidikan Karakter dalam Mata Pelajaran Pendidikan
Agama Islam di SMP 3 Pekalongan: Kajian atas Kurikulum dan Proses
Pembelajaran” dalam Jurnal Penelitian Vol. 8, No. 1, Mei 2011. Hlm. 111-
130.

Mardalis. (1999). Metode Penelitian Suatu Pendekatan Proposal. Jakarta: Bumi
Aksara.

Muhadjir, N. (1996). Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin.

Naim, N. (2012). Character Building Optimalisasi Peran Pendidikan dalam
Pengembangan Ilmu & Pembentukan Karakter Bangsa. Jogjakarta: Ar-Ruzz
Media.

Nazir, M. (2011). Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia.

Qomar, M. (2007). Pesantren Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi
Institusi. Jakarta: Erlangga.

Syarbini, A. (2012). Buku Pintar Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik
Karakter Anak di Sekolah, Madrasah, dan Rumah. Jakarta: Prisma Pustaka.

Tim Penulis Naskah. (2010). Bahan Pelatihan Penguatan Metodologi Pembelajaran
Berdasarkan Nilai-nilai Budaya untuk Membentuk Daya Saing dan Karakter
Bangsa. Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional Badan Penelitian

dan Pengembangan Pusat Kurikulum.

16


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

