RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN
PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN ISLAM

"Nur Khasanah, *Havis Aravik, *Achmad Irwan Hamzani
Fakultas Tarbiyah, IAIN Pekalongan
Email: nur.khasanah@iainpekalongan.ac.id
Sekolah Tinggi Ekonomi dan Bisnis Syariah (STEBIS) Indo Global Mandiri
Email: havis@stebisigm.ac.id
Universitas Pancasakti, Tegal
Email: ai_hamzani@upstegal.ac.id

Abstract, This article discusses Abdul Munir Mulkhan's progressive educational thinking from the
Philosophical Perspective of Islamic Education. With the aim of knowing the progressive educational
thinking of Abdul Munir Mulkhan from the Philosophical Perspective of Islamic Education. The method
used is qualitative which bases the data on library sources, namely the works of Abdul Munir Mulkhan.
The results of this study show that education is a way of finding the truth so that you become a complete
human being. Abdul Munir Mulkhan offers a progressive education concept with a vision of liberation and
critical values with an emphasis on intelligence, morality, and professionalism, having self-leadership,
self-direction and self-motivation. With all of this, it is hoped that education will produce makrifat
intelligence (Makrifat Quotient) an intelligence that is able to create and shape students to become human
beings, human beings, and capable of becoming the caliph of Allah.

Keywords: Progressive Education, Abdul Munir Mulkhan, Philosophy of Islamic Education

Pendahuluan

Pendidikan merupakan laku kehidupan. Dengan pendidikan berbagai
masalah-masalah dalam kehidupan dapat terpecahkan. Pendidikan bertujuan
menjadikan setiap orang menjadi pribadi mandiri, penuh dedikasi, profesional
dalam wujud mampu mengaplikasikan sifat kemanusiaan dirinya sehingga mampu
memanusiakan manusia. Dengan kata lain, pendidikan adalah wusaha
memaksimalkan peran lingkungan alam natural dan lingkungan sosial-budaya
dalam mengembangkan kepribadian generasi muda, peserta didik, sehingga bisa
memainkan peran signifikan dalam kehidupan di masa depan. Usaha demikian
antara lain dilakukan dengan mensistematisasi pengalaman hidup sosial-budaya
dalam ruang dan waktu tertentu yang dirancang secara sadar yang mampu
mengembangkan suatu kepribadian sesuai rancang-bangun yang ditetapkan
sebelumnya (Mulkhan, 2017a).

Kemasan pendidikan, pembelajaran, dan pengajaran yang ada saat ini belum
optimal seperti yang diharapkan. Hal ini terlihat dengan kekacauan yang sering
muncul di masyarakat, dugaan bermula dari apa yang dihasilkan oleh dunia
pendidikan. Tantangan dunia pendidikan ke depan adalah mewujudkan proses
demokratisasi belajar atau humanisme pendidikan. Pembelajaran yang mengakui
hak anak untuk melakukan tindakan belajar sesuai karakteristiknya (Mualim, 2017).

30



PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN ISLAM
INur Khasanah, 2Havis Aravik, 3Achmad Irwan Hamzani

Pendidikan seharusnya tidak hanya bernuansa normatif-teologi dan mengabaikan
dimensi sosio-historis. Pendidikan harus mampu mengandung muatan “language of
critique” dan “language of possibility” (Tabrani, 2014). Karena pendidikan merupakan
kerja budaya yang menuntut peserta didik untuk selalu mengembangkan potensi
dan daya kreativitas yang dimilikinya agar tetap kuat dalam hidupnya. Karena itu,
daya kritis dan partisipatif harus selalu muncul dalam jiwa peserta didik. Anehnya,
pendidikan yang telah lama berjalan tidak menunjukkan hal yang diinginkan. Justru
pendidikan hanya dijadikan alat indoktrinasi berbagai kepentingan. Hal inilah yang
sebenarnya merupakan akar dehumanisasi (Mualim, 2017).

Pendidikan perlu mensinergikan berbagai komponen sehingga melahirkan
pendidikan progresif yang mampu mengintegrasikan komponen penting
pendidikan, baik pada aspek kognisi, afeksi maupun psikomotorik. Berangkat dari
permasalahan di atas, maka kajian terhadap pendidikan sangat penting terutama
melihat tawaran pendidikan progresif yang digagas Abdul Munir Mulkhan di lihat
dari perspektif filsafat pendidikan Islam. Hal ini perlu dilakukan agar pendidikan
mampu menghasilkan pribadi peserta didik yang tidak hanya berjiwa intelektual,
emosional sekaligus memiliki kepribadian spiritual relegius. Artinya, pendidikan
tidak terjebak ideologi positivisme, materialisme yang cenderung mengaibakan
nilai-nilai moral kemanusiaan dan abai terhadap realitas sosial.

Metode Penelitian

Penelitin ini merupakan penelitian kualitatif bercorak kajian pustaka (library
research) dimana data dan sumber datanya diperoleh dari penela’ahan terhadap
literatur-literatur yang sesuai dengan permasalahan. Sumber primer diambil dari
karya-karya Abdul Munir Mulkhan sedangkan sumber sekunder diperoleh dari riset
perpustakaan dan dokumen-dokumen yang berhubungan dengan itu baik dalam
bentuk buku, artikel ilmiah, makalah, skripsi, tesis, dan disertasi yang diperoleh
baik secara offline maupun online. Setelah data terkumpul dianalisis secara
deskriptif, yaitu mengumpulkan data-data, keterangan, pendapat-pendapat yang
bersifat umum dan kemudian ditarik kesimpulan khusus dari data-data tersebut.
Untuk menggambarkan secara tepat masalah yang diteliti, dengan menganalisa data
tersebut sebelumnya. Analisis deskriptif dimulai dari tahap pengumpulan data,
reduksi data, peyajian data sampai pada penarikan kesimpulan.

Pembahasan
Biografi Abdul Munir Mulkhan

Abdul Munir Mulkhan merupakan salah seorang cendikiawan muslim yang
terkenal dengan gagasan-gagasan progresif, moderat, dan inklusif dalam bidang
pendidikan, sosial, budaya, dan keagamaan. Lahir dalam keluarga dan lingkungan
agamis pada tanggal 13 Nopember 1946 di Jember, Jawa Timur dari pasangan Abdul
Qasim dan Mudrikah. Orang tua Munir Mulkhan merupakan seorang Kiyai dan

31



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

Mubaligh Muhammadiyah yang sering berdakwah ke berbagai tempat di daerah
Jember, Jawa Timur (Mulkhan, 2000).

Pendidikan pada tingkat dasar sampai PGAA (Pendidikan Guru Agama Atas)
dihabiskan Munir Mulkhan di daerah Jawa Timur. Pendidikan dasar dimulai di
Sekolah Rakyat Negeri Wuluhan Kabupaten Jember tahun 1953-1959. Setelah lulus
melanjutkan ke PGAP (pendidikan Guru Agama Pertama) di Wuluhan Jember tamat
tahun 1963. Selanjutnya meneruskan di PGAA setingkat Madrasah Aliyah di Malang.
Baru setelah melanjutkan ke jenjang sarjana baik di tingkat S1, S2, S3 sampai
Profesor, banyak dihabiskan di kota Yogyakarta hingga sekarang.

Aktivitas Munir Mulkhan banyak dilakukan dengan mengajar di Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga, dengan mengampu mata kuliah Filsafat Pendidikan Islam dan
Pengembangan Teori dan Model Pendidikan Islam serta kesibukan-kesibukan lain
di Organisasi Muhammadiyah. Karya-karya ilmiah yang dihasilkan Munir Mulkhan
sangat banyak baik dalam bentuk buku, media cetak, elektronik dan sejenisnya
dalam berbagai disiplin ilmu seperti pendidikan, filsafat, sosial, budaya, dan sejarah
seperti Syeh Siti Jenar dan Ajaran Wihdatul Wujud ( 1985), Tinjauan dan Perspektif
Ajaran Islam ( 1986), Warisan Intelektual Kiai Ahmad Dahlan ( 1987), Perilaku Politik
Islam 1965-1987 (1989), Perqumulan Pemikiran dalam Muhammadiyah (1990),
Pergumulan Pemikiran di Muhammadiyah (1990), Pemikiraan Kiai Ahmad Dahlan dan
Muhammadiyah dalam Persfektif Sosiolgi (1991), Yogyakarta Selintas dalam Peta Dakwah
(1991), Khutbah-Khutbah Islam (1992), Mencari Tuhan dan Tujuh Jalan Kebebasan (1992).

Runtuhnya Mitos Politik Santri (1992), Mencari Tuhan dan Tujuh Jalan Kebebasan,
Esai Pemikiran Imam Al Ghazali (1992), Masalah Teologi dan Fikih dalam Tarjih (1993),
Paradigma Intelektual Muslim; Pengantar Filsafat Pendidikan Islam dan Dakwah
(1994),Teologi Kebudayaan dan Demokrasi Modernitas (1995), Ideologisasi Gerakan
Dakwah (1996), Islam Murni dalam Masyarakat Petani (2000), Menggugat
Muhammadiyah (2000), Neo-Sufisme dan Pudarnya Fundamentalisme( 2000), Kearifan
Tradisional, Agama untuk Tuhan atau Manusia ( 2000), Kearifan Tradisional: Agama bagi
Manusia atau Tuhan (2000).

Syekh Siti Jenar; Pergumulan Islam-Jawa ( 2001), Kiai Presiden, Islam dan TNI di
Tahun-tahun Penentuan (2001), Teologi Kiri: Landasan Gerakan Membela Kaum
Mustadl’afin (2002), Ajaran dan Jalan Kematian Syekh Siti Jenar ( 2002), Nalar Spiritual;
Solusi Problem Filosofis Pendidikan Islam( 2002), Pendidikan Liberal Berbasis Sekolah
( 2002), Cerdas di Kelas Sekolah Kepribadian John P. Miller( 2002), dan Moral Politik
Santri (2003).

Pemikiran Pendidikan Abdul Munir Mulkhan

Kritik Munir kepada pendidikan muncul sejak mengajar di IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta. Ketika mengajar, ia merasa tidak cocok dengan materi yang seharusnya
diberikan kepada mahasiswa Tarbiyah. Sebagai wujud protes, ia kemudian
menyusun buku Paradigma Intelektual Muslim yang berisi tentang konsep
pendidikan Islam. Selain itu, ketika mengajar Ilmu Pendidikan Islam dan Sejarah

32



PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN ISLAM
INur Khasanah, 2Havis Aravik, 3Achmad Irwan Hamzani

Pendidikan Islam, Munir juga melakuakan kritik keras terhadapnya. Dari situlah
banyak tulisan-tulisannya menyangkut tentang pendidikan, termasuk pendidikan
Islam yang dianggapnya tidak lagi mencerahkan, membebaskan dan memberikan
solusi-solusi konkrit terhadap permasalahan keumatan dan kebangsaan, melainkan
justru terpuruk pada doktrin-doktrin dogmatis, kaku, dan membelenggu kreativitas
peserta didik.

Praktek pendidikan tidak memberi ruang pada peserta didik untuk berbeda
pendapat dan pandangan dengan pendidiknya, berbeda dengan mudah dilabeli
dosa dan diancam neraka. Sehingga materi ajar pendidikan bersifat tunggal yang
akhirnya menjadikan pendidikan sebagai proses indoktrinasi tunggal tentang
kebenaran yang tidak mungkin dibantah (Mulkhan, 2011). Keadaan tersebut
semakin kompleks ketika pendidikan Islam mengalami perubahan substansional,
struktural, bahkan fungsional di tengah arus modernitas (Mulkhan, 1994). Maka
untuk memecahkan itu semua, Abdul Munir Mulkhan menggunakan pendekatan
filosofis khususnya epistemologi dan pendekatan pradikmatik serta fungsional
dalam relasi yang intens antara tiga komponen penting pendidikan, yakni pengajar
(pendidik), peserta didik (kognitive) dan realitas dunia (cognizable).

Munir Mulkhan melihat bahwa orientasi masa depan terutama dalam bidang
pendidikan memerlukan suatu pendekatan pradikmatik yang membawa konsekunsi
terhadap praktek pendidikan dalam Islam. Model pembelajaran konvensional
berbasis tradisi sekuler tanpa gagasan alternatif. Harus segera ditinggalkan,
khususnya di sekolah-sekolah Islam unggulan atau favorit, dan kembali kepada
konsep pemikiran Islam sufistik yang kaya konsep tentang manusia dan jiwa,
termasuk psikologi Islam (Mulkhan, 2013). Untuk itu, pendidikan harus berbasis
learning to know sebagai bagian dari pendidikan berbasis kompetensi. Dimana model
pembelajaran dititik tekankan pada pengkayaan data tentang pengalaman
kehidupan empirik dalam dinamika keseharian dari masyarakat (Mulkhan, 2017b).

Pendidikan harus kembali kepada fungsi pendidikan dalam pemberdayaan
masyarakat. Pendidikan tidak boleh tidak berdaya ketika berhadapan dengan
tatanan masyarakat yang bertambah maju. Maka budaya kritik sebagai metode dan
etika ilmuwan harus diketengahkan dalam rekonstruksi pengembangan pendidikan
Islam dan pemberdayaan umat (Mustofa, 2009). Sehingga melahirkan suatu konsep
dan praktik pendidikan yang jauh dari kesan pemaksaan, doktriner dan
ketakpercayaan kepada fitrah manusia. Karena pendidikan untuk pikiran manusia
melalui filsafat terutama logika. Tujuan pendidikan dan ajaran islam untuk
meningkatkan kesejahteraan masyarakat (Mulkhan, 2008). Pendidikan itu harus
mampu mendidik manusia menjadi manusia. Seseorang dapat dikatakan telah
menjadi manusia bila telah memiliki nilai (sifat) kemanusiaan. Karena itu tujuan
mendidik ialah memanusiakan manusia. Hakekat dari pendidikan adalah
pembebasan, yang merupakan pengukuhan manusia sebagai subyek yang terarah
kepada obyek, menghasilkan pengetahuan, yang diekspresikan melalui bahasa.
Disamping itu, pendidikan juga pembebasan yang memiliki kesadaran dan

33



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

berpotensi sebagai Man of Action untuk mengubah dunianya dan harus dipecahkan
(Subaidi, 2014).

Hal ini penting segera dilakukan karena Islam sebagai agama kaffah tidak hanya
menuntun manusia dalam persoalan agama ansich akan tetapi mencakup segala
aspek kehidupan manusia, termasuk dalam urusan pendidikan (Ramli, 2016).
Pendidikan sangat penting terhadap kehidupan manusia karena dengan pendidikan
inilah seseorang akan mengetahui dan mempunyai kehidupan yang terarah dan
bertujuan. Dan dengan pendidikan ini pula seseorang akan tahu bagaimana ia
bertingkah laku pada setiap langkahnya. Dengan pendidikan setiap individu
diantarkan kepada gerbang masa depannya.

Pendidikan adalah salah satu penentu masa depan serta kebahagiaan bagi
individu, dimana jika proses belajar pada pendidikannya bagus maka ia akan
memperoleh kebahagiaan seperti yang ia inginkan, begitu juga sebaliknya
(Mudhofar, 2019). Tidak kalah pentingnya, pendidikan Islam tidak semestinya
dipahami secara terpisah dari dinamika sosial-ekonomi-politik yang memunculkan
berbagai persoalan. Diperlukan sikap terbuka dengan penalaran sehat dan
rasionalitas seperti maksud hikmah atau wisdom (Mulkhan, 2013). Karena tujuan
pendidikan Islam untuk membentuk insan kamil, insan kaffah, dan mampu menjadi
khalifah Allah. Konsepsi tujuan seperti ini sebagai konsekuensi dan makna manusia
sendiri yang oleh al-Qur'an diproyeksikan untuk mengabdi kepada-Nya. Konsep
manusia dalam pendidikan Islam mengacu pada pembentukan karakter manusia
yang memiliki akhlak mulia, karena Nabi sendiri diutus untuk menyempurnakan
akhlak manusia (Tabrani, 2014).

Dengan demikian, pendidikan Islam khususnya, harus dapat dikembangkan
sebagai suatu pendidikan kecerdasan-akademis di satu sisi, dan pendidikan
fungsional nya sebagai pesan global Islam serta kebutuhan masayarakat di sisi
lainnya. Pendidikan Islam harus dikembangkan sebagai paradigma ilmu bagi
peserta didik dalam mempelajari dan mengembangkan suatu bidang studi lain
dalam konsep orientasi pendidikan yang menekankan kecerdasan, moralitas, dan
profesionalitas. Dimana posisi pendidikan harus mampu memberikan kemungkinan
yang luas dan terbuka bagi penyajian bahan pendidikan Islam berdisiplin. Karena
dalam masyarakat Islam, pendidikan tidak saja berfungsi teologis tapi juga
sosiologis (Mulkhan, 1993).

Konseptualisasi pendidikan dalam praktik dari konsepsi tersebut akan
menentukan jalannya sejarah Islam di tengah kehidupan umat manusia. Dalam
perkembangan masyarakat dunia yang selalu berusaha mencari dan merumuskan
berbagai tatanan baru dan model-model alternatif di berbagai bidang, maka bidang
pendidikan dituntut untuk selalu dan terus dikembangkan. Pengembangan bidang
pendidikan tidak dapat terlepas dari perkembangan dan perubahan masyarakat,
sebab pendidikan diselenggarakan dan diperuntukkan bagi masyarakat. Bahkan
sistem pendidikan yang baik akan selalu diukur sejauh mana sistem itu memiliki

34



PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN ISLAM
INur Khasanah, 2Havis Aravik, 3Achmad Irwan Hamzani

kemampuan menyerap, mengarahkan, dan menilai setiap perubahan dan
kecenderungan yang terjadi di masyarakat (Mustofa, 2009).

Secara normatif, Islam telah memberikan landasan kuat bagi pelaksanaan
pendidikan. Pertama, Islam menekankan bahwa pendidikan merupakan kewajiban
agama dimana proses pembelajaran dan transmisi ilmu sangat bermakna bagi
kehidupan manusia. Inilah latar belakang turun wahyu pertama dengan perintah
membaca, menulis, dan mengajar (QS. al-'Alaq, [96]: 1-5). Kedua, seluruh rangkaian
pelaksanaan pendidikan adalah ibadah kepada Allah SWT. (QS. Al-Hajj, [22]: 54).
Sebagai sebuah ibadah, maka pendidikan merupakan kewajiban individual
sekaligus kolektif. Ketiga, Islam memberikan derajat tinggi bagi kaum terdidik,
sarjana maupun ilmuwan (QS.Al-Mujadalah,[58]: 11, al Nahl, [16]: 43). Keempat,
Islam memberikan landasan bahwa pendidikan merupakan aktivitas sepanjang
hayat (long life education). Sebagaimana hadist Nabi tentang menuntut ilmu dari sejak
buaian ibu sampai liang kubur. Kelima, kontruksi pendidikan menurut Islam bersifat
dialogis, inovatif dan terbuka dalam menerima ilmu pengetahuan baik dari Timur
maupun Barat. ltulah sebabnya Nabi Muhammad SAW. memerintahkan umatnya
menuntut ilmuwalau ke negeri Cina (Subaidi, 2014).

Sasaran pendidikan Islam adalah lapangan keilmuan yang berkaitan dengan
kualitas akaliah dan pemikiran logis serta kebudayaan secara lebih luas (Mulkhan,
1993). Maka praktik Pendidikan Islam tingkat dasar hingga perguruan tinggi
negeri/swasta semestinya bersumber Ilmu dan Teknologi Pendidikan Islam.
Faktanya dipandu ilmu dan teknologi sekuler. Sementara filsafat Islam memiliki
kekayaan gagasan terkait praktik tarbiyah sedangkan buku ajar Filsafat Pendidikan
Islam tidak banyak menelaah gagasan Filsafat Islam dan bukan abstraksi praktik
pendidikan Islam (Mulkhan, 2013).

Padahal pendidikan harus berbasis berfikir, bersikap dan bertindak. Ini semua
akan terwujud manakala pola hubungan pendidik dan peserta didik setara, sejajar,
dan seimbang, tanpa menafikan hubungan tas bawah (top down). Pendidik dan
peserta didik sama-sama menjadi subyek yang mengadakan refleksi dan aksi
bersama pada obyek realitas terus-menerus dalam aktivitas pendidikan. Maka
seorang pendidik harus seorang leader, yaitu seorang pemimpin yang menjadi
panutan orang-orang di sekitarnya, karena ia memiliki kualifikasi kepribadian yang
bisa membuat orang lain tertarik menjadi “pengikut”. Artinya, relasi yang dibangun
antara peserta didik dengan pendidik adalah relasi transformatif. Relasi dimana
terjadi proses dialog saling mengajar dan menyerap (transformation of knowledge).
Otoritas tunggal tidak berlaku, kecuali kepada kebebasan dan wacana kemanusiaan.
Pada titik ini seorang pendidik harus menghargai kebebasan dan individualitas
peserta didik dengan berbagai ragam kreatifitasnya.

Dengan demikian, seorang pendidik, sekurangnya memiliki apa yang disebut
self leadership, suatu proses yang fokus mempengaruhi diri sendiri guna membangun
self-direction dan self-motivation. Hal ini dibutuhkan agar sang pendidik selalu
berperilaku sesuai yang diharapkan. Self-direction dan self-motivation penting saat

35



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

seseorang dihadapkan pada tugas dan tanggungjawab yang spesifik, rumit serta
membutuhkan kemampuan kreatif, prediktif dan analitis (Mulkhan, 2018). Bahkan
pada tataran tertentu seseorang apabila telah sampai pada tahap menjadi manajer
pendidik, harus mampu mengembangkan pendidikan bagi perbaikan kehidupan
sosial umat. Dalam menjalankan tugasnya, dilandasi kesadaran kehadiran Tuhan
(makrifat). Orientasi utamanya ialah memotivasi lingkungan pendidikan bagi proses
pembelajaran yang humanis. Dengan aturan main ini diharapkan melahirkan
kecerdasan makrifat (Makrifat Quotient), yaitu kecerdasan rasional yang bebeas dari
materi/fisik sehingga institusi dapat bekerja dengan baik. Kecerdasan makrifat
merupakan model ideal pendidikan yang tidak hanya menitikberatkan pada aspek
kecerdasan an sich, melainkan juga berlandaskan dzikir, fikir dan amal shaleh.

Pada aspek manajer, seorang manajer di sekolah haruslah seorang pendidik.
Manajer pendidikan adalah seorang yang memahami dunia pendidikan yang
mempunyai kecakapan tambahan khusus, yaitu seorang manajer atau sama dengan
pemimpin. Sebagai seorang manajer pendidikan di lingkungan lembaga Islam, maka
ia dituntut memiliki kualifikasi dan sifat-sifat sebagai seorang pemimpin atau leader
yang menjalankan tugasnya dilandasi akhlak sebagaimana tuntunan Nabi
Muhammad SAW (Mulkhan, 2018).

Pendidikan Progresif Abdul Munir Mulkhan Perspektif Filsafat Pendidikan
Islam

Pendidikan merupakan masalah hidup dan kehidupan masyarakat. Proses
pendidikan berada dan berkembang bersama perkembangan hidup dan kehidupan
manusia, bahkan keduanya merupakan proses yang satu. Masalah pendidikan tidak
dapat dipecahkan keseluruhannya hanya dengan mempergunakan metode ilmiah
semata, akan tetapi untuk memecahkan masalah pendidikan seseorang harus
menggunakan analisis filsafat (Nanuru, 2013).

Seiring dengan perkembangan zaman, tantangan dan hambatan pendidikan
Islam juga terus mengalami perkembangan dan perubahan. Jika pada beberapa
dekade silam percakapan akrab antara peserta didik dengan guru terasa tabu, maka
hari ini justru merupakan hal yang wajar. Bahkan dalam pandangan teori
pendidikan modern, hal itu merupakan sebuah keharusan. Interaksi semacam itu
justru menjadi indikasi keberhasilan proses pendidikan. Oleh karena itu, sekolah
wajib memberikan wadah bagi peserta didik wahana untuk mengekspresikan apa
yang ada dalam alam pikiran mereka (Nanuru, 2013).

Pergeseran paradigma lainnya misalnya dalam hal pendekatan pembelajaran.
Pada era pendidikan Islam tradisional, guru menjadi figur sentral dalam kegiatan
pembelajaran. Ia merupakan sumber pengetahuan utama di dalam kelas, bahkan
dapat dikatakan satu-satunya. Namun dalam konteks pendidikan Islam modern, hal
demikian tidak berlaku lagi. Peran guru hari ini telah mengalami pergeseran, yakni
sebagai fasilitator bagi peserta didik. Pembelajaran tidak lagi berpusat pada guru
(teacher centered), namun lebih berpusat pada peserta didik (student centered)

36



PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN ISLAM
INur Khasanah, 2Havis Aravik, 3Achmad Irwan Hamzani

(Priatmoko, 2018). Jika pendidikan Islam punya peran yang lebih besar dalam
membentuk kehidupan publik, maka pendidikan Islam didasarkan pada filsafat
idealisme. Namun jika kehidupan publiklah yang justru sangat berperan dalam
mempengaruhi pendidikan Islam, maka pendidikan Islam sangat mungkin terjebak
kepada nilai-nilai pragmatis dari pada etis-humanistik.

Pendidikan Islam sebagaimana dipahami Munir Mulkhan sangat universal.
Oleh karena itu, beliau sangat mengkritik seseorang yang melihat pendidikan Islam
sebagai pendidikan berazaskan Islam saja. Pendidikan Islam adalah proses belajar
hidup guna mengatasi keburukan dan mengembangkan kebaikan dengan kesadaran
diri mengakui kekuasaan akal untuk mewujudkan kehidupan yang bermanfaat bagi
semua manusia.

Model pembelajaran yang mengutamakan ranah kognisi melalui tatap muka di
kelas harus dievaluasi. Pendidikan Islam, harus dipertegas bukannya sekedar
sekedar pemindahan ilmu dan nilai yang dikuasai pendidik atau dosen kepada
mereka yang disebut peserta didik (murid), atau mahasiswa. Konsep pendidikan
sebagai transfer nilai dan ilmu mengandaikan hanya guru dan juru dakwah yang
bisa membuat takwa, sehingga murid atau seseorang akan menerima ketakwaan
dari sang guru atau dai. Inilah yang dikritik keras oleh Paulo Freire sebagai model
bankir dan apa yang dimaksud dalam etos guru-murid pendidikan Kiai Ahmad
Dahlan (Mulkhan, 2017a).

Konstruksi pendidikan Islam yang ideal adalah yang didasarkan pada konsep
etis-humanistik yang punya kontribusi dalam memperluas ruang-ruang publik yang
demokratis dan melahirkan sebuah struktur sosial yang adil guna meningkatkan
kualitas kemanusiaan manusia. Pendidikan Islam seharusnya mengambil peranan
dalam memproduksi dan menciptakan kehidupan publik, bukan sekedar
beradaptasi dengan realitas sosial (Tabrani, 2014). Ruang kelas dan ruang sosial
harus dikembangkan sebagai media sosio-drama bagi problematisasi iptek,
kehidupan sosial, ekonomi dan politik dengan menempatkan peserta didik sebagai
aktor dan dosen sutradara. Soalnya bukan jumlah jam pelajaran a, tetapi membuat
pembelajaran menjadi lebih efektif sehingga ghirah dan semangat pengembangan
diri peserta didik d itu tumbuh mengembang (Mulkhan, 2017a).

Tujuan pendidikan berkaitan dengan perubahan tingkah laku atau
perkembangan pribadi maupun kehidupan sosial yang nantinya akan dialami oleh
peserta didik setelah melalui proses pendidikan. Karena konsep pendidikan
berpusat pada anak, maka anak adalah pelaku pembelajaran. Prinsip kebebasan
untuk melakukan eksprimen dan membuktikan kebenaran harus menjadi pondasi
utama dalam membangun pendidikan. Apalagi dalam pola pendidikan progresif
mengharuskan peserta didik melakukan pendidikan secara aktif, bukan pasif, mulai
dari mendengarkan, mengikuti, menaati, dan mencontoh pendidik tanpa
mengetahui apakah yang diikutinya baik atau buruk (Iman, 2004).

Pada aspek inilah filsafat pendidikan bekerja dalam mulai dari menganalisis,
mengkritik, mendekonstruksi dan mendisintegrasi infrastruktur pendidikan yang

37



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

ada, serta terus-menerus memproduksi konsep-konsep baru atau menunjukkan apa
yang semestinya dijadikan konsep sebagaimana tawaran Abdul Munir Mulkhan
dalam berbagai karyanya dalam bidang pendidikan. Dengan pisau analisis filsafat
pendidikan diharapkan dunia pendidikan selalu diupayakan untuk progresif,
menjadi lebih baik dari waktu ke waktu, dan kontekstual dalam menjawab tuntutan
zaman (Rohinah, 2013). Pendidikan yang mampu membangun sikap (afeksi),
pengetahuan (kognisi), dan ketrampilan (psikomotor) (Mustaghfiroh, 2015).

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam melampaui hal-hal dan nilai-nilai
yang selalu bersifat absolut. Tidak ada konsep yang sakral atau prinsip yang abadi.
Seiring berjalannya waktu, konsep dan prinsip yang menjadi landasan bagi
pelaksanaan pendidikan selalu bisa dikritisi dan dievaluasi. Di level inilah filsafat
pendidikan Islam bekerja. Atau dengan kata lain filsafat pendidikan Islam adalah
perenungan-perenungan mengenai apa sesungguhnya pendidikan Islam yang
berfungsi sebagai norma pendidikan (Rohinah, 2013).

Hasil dari kajian filsafat, pendidikan Islam harus lebih kritis dan terbuka, baik
pada level pendidik, peserta didik maupun pengelola, tanpa ini pemikiran dan
pendidikan Islam akan senantiasa menghadapi dilema terus menerus dan
berkepanjangan. Karena secara praktis pendidikan Islam, tidak bisa keluar dari
pergumulan pemikiran ilmiah yang lahir dari pemikiran Barat modern. Kecuali,
pendidikan Islam mau dan mampu melakukan kritik ulang terhadap khasanah
pemikiran dan pendidikan Islam, sekaligus terhadap pemikiran modern (Mulkhan,
1996).

Dengan filsafat pendidikan sekolah harus menjadi komponen penting
pendidikan, tidak saja sebagai tempat transfer of knowledge, melainkan menjadi
tempat interaksi, membangun relasi, dan berdialektika tanpa batas-batas ketakutan,
indoktrinasi, dan keterbelakangan berfikir, sehingga melahirkan sensitivitas
progresif, kreatif dan ide-ide cemerlang lainnya. Karena pendidikan itu
membebaskan, mememerdekakan seseorang dari keterjajahan kebodohan dan
ketidaktahuan. Pendidikan Islam harus mampu mengemban tugas ini membantu
peserta didik menjadi aktif menemukan jati diri sebenarnya sebagai manusia
terdidik dengan memberikan ketrampilan dan pengetahuan yang diperlukan. Pada
aspek ini, tawaran Abdul Munir Mulkhan tentang pendidikan progresif perlu
dikembangkan, dievaluasi, dan dipraktekkan dalam realita pendidikan kontemporer,
sehingga diharapkan mampu menjawab berbagai masalah-masalah krusial
pendidikan terutama semakin jauhnya nilai-nilai pendidikan pada aspek
memanusiakan manusia dan rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil alamien) dan
semakin menihilkan kemampuan pendidikan membentuk insan kamil, insan kaffah,
dan mampu menjadi khalifah Allah.

38



PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN PERSPEKTIF FILSAFAT
PENDIDIKAN ISLAM
INur Khasanah, 2Havis Aravik, 3Achmad Irwan Hamzani

Kesimpulan

Berangkat dari kajian di atas dan dengan melihat berbagai masalah yang di
bahas, maka dapat disimpulkan bahwa pendidikan merupakan cara menemukan
kebenaran sehingga menjadi manusia seutuhnya. Pendidikan hari ini mengalami
berbagai kendala, praktek pendidikan tidak lagi memberikan ruang berbeda, materi
ajar pendidikan bersifat tunggal, model pembelajaran konvensional berbasis tradisi
sekuler tanpa gagasan alternatif, dan budaya kritik tabu serta masih banyak lainnya.
Untuk itu, Abdul Munir Mulkhan menawarkan konsep pendidikan progresif yang
bervisi pembebasan dan nilai kritis dengan penekanan pada aspek kecerdasan,
moralitas, dan profesionalitas, memiliki self leadership, self-direction dan self-motivation.
Dengan kesemuanya itu diharapkan pendidikan menghasilkan kecerdasan
kecerdasan makrifat (Makrifat Quotient) sebuah kecerdasan yang mampu
menciptakan dan membentuk peserta didik menjadi insan kamil, insan kaffah, dan
mampu menjadi khalifah Allah.

DAFTAR PUSTAKA

Iman, M. S. (2004). Pendidikan Partisipatif; Menimbang Konsep Fitrah dan Progresivisme
John Dewey. Yogyakarta: Safiria Insani Press.

Mualim, K. (2017). Gagasan Pemikiran Humanistik dalam Pendidikan;
Perbandingan Pemikiran Naquib al-Attas dengan Paulo Freire. Al-Asasiyya:
Journal of Basic Education, 01(02), 1-18. https://doi.org/10.24269/ajbe.v1i2.680

Mudhofar. (2019). Peran Filsafat Terhadap Pendidikan Islam Untuk Pembinaan
Etika dalam Perspektif Islam. Jurnal Tinta, 1(1), 81-104.

Mulkhan, A. M. (1993). Paradigma Intelektual Muslim. Simpress.
Mulkhan, A. M. (1994). Runtuhnya Mitos Politik Santri. Yogyakarta: Sipress.

Mulkhan, A. M. (1996). Kritik Sebagai Metode dan Etika Ilmuan dalam
Merekonstruksi Pendidikan Islam dan Pemberdayaan Umat. JPI Fakultas
Tarbiyah UII, 2(1), 13-29.

Mulkhan, A. M. (2000). Kearifan Tradisional, Agama Untuk Tuhan atau Manusia.
Yogyakarta: UII Press.

Mulkhan, A. M. (2008). Islamic Education and Da’wah Liberalization: Investigating
Kiai Achmad Dachlan’s Ideas. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 46(2), 401-430.
https://doi.org/10.14421/ajis.2008.462.401-430

Mulkhan, A. M. (2011). Humanisasi Pendidikan Islam. Humanisasi Pendidikan Islam,
11.

Mulkhan, A. M. (2013). Filsafat Tarbiyah berbasis kecerdasan makrifat. Jurnal

39



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

Pendidikan Islam, 2(2), 219-239. https://doi.org/10.14421/jpi.2013.22.219-239

Mulkhan, A. M. (2017a). Jalan Tuhan dan Kemanusiaan dalam Pendidikan. Sukma:
Jurnal Pendidikan, 1(2), 329-358. https://doi.org/10.32533/01205.2017

Mulkhan, A. M. (2017b). Pembelajaran Filsafat Berbasis Kearifan Lokal. Jurnal Filsafat,
17(2), 134.

Mulkhan, A. M. (2018). Manajer Pendidik Profetik dalam Konstruksi Kesalehan
Makrifat. MANAGERIA: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(1), 1-21.
https://doi.org/10.14421/manageria.2016.11-01

Mustaghfiroh, H. (2015). Rekonstruksi Filsafat Pendidikan Islam (Mengembalikan
Tujuan Pendidikan Islam Berbasis Tujuan Penciptaan Dan Tujuan Risalah).
Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 10(1), 89-104.
https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.786

Mustofa, M. (2009). Liberalisasi Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia; (Studi Kasus
Pengembangan IAIN). Tadris, 4(1), 71-90.
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/tadris/article/view/245

Nanuru, R. F. (2013). Progresivisme Pendidikan dan Relevansinya di Indonesia.
Jurnal UNIERA, 2, 132-143.

Ramli, E. (2016). Pendidikan dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Islam. Al-
Ishlah; Jurnal Pendidikan, 8(1), 41-55.
https://doi.org/https://doi.org/10.35445/alishlah.v8i1.27

Rohinah. (2013). Filsafat Pendidikan Islam; Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode
Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 309-326.
https://doi.org/https://doi.org/10.14421/jpi.2013.22.309-326

Sigit Priatmoko. (2018). MEMPERKUAT EKSISTENSI PENDIDIKAN ISLAM DI
ERA 4.0. TA“LIM : Jurnal Studi Pendidikan Islam, 1(2), 221-239.

Subaidi. (2014). Konsep Pendidikan Islam Pendekatan Pendidikan Islam. Jurnal
Tarbawl, I1(2), 2-28. https://ejournal.unisnu.ac.id/JPIT/article/view/212

Tabrani, Z. A. (2014). Isu-Isu Kritis Dalam Pendidikan Islam Perspektif Pedagogik
Kritis.  Jurnal Ilmiah  Islam  Futura, 13(2), 250-270. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/islamfutura/article/view/75

Copyrights

Copyright for this article is retained by the author(s), with first publication rights granted to the
journal.

This is an open-access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons
Attribution license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/)

40



	PEMIKIRAN PENDIDIKAN PROGRESIF ABDUL MUNIR MULKHAN
	PENDIDIKAN ISLAM

