RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats

Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl

P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

PENDIDIKAN INTERRELIGIUS: WACANA MODERASI BERAGAMA DI
RUANG PUBLIK
Riza Muhammad ?, Imronudin 2
! Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN Syarif Hidayatullah
riza.muhammad 15@mhs.uinjkt.ac.id
? Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, Institut Ummul Quro Al-Islami
imronudin@iugibogor.ac.id

Abstract

Interreligious education is a solution for a pluralistic society, because it seeks to understand the uniqueness of
each religion to jointly establish communication based on their respective religious traditions, so that a common
point of understanding in religion emerges. In an open public space, the urgency of building active tolerance is
felt because every religion has the same right to grow and build moderation without excluding religions that are
different from it. If it is not immediately grounded, it will be difficult to build religious harmonization in the
public sphere so that it will continue to give birth to conflicts accompanied by the acknowledgment of the
existence of one religion. This study uses a qualitative method, an attempt to reveal empirical reality. The
approach and analysis used are verstehen and phenomenology, namely the openness of humans to the reality of
the world in which they live by understanding the basic concepts, obstacles, prospects, and forms of
interreligious education as a moderation discourse between religious communities. This study concludes, this
education imparts broad, humane knowledge and minimizes conflict, because religious people are free to discuss
and find common ground, even though their circumstances are different.

Keywords: Interreligious education, Pluralism, moderation discourse

PENDAHULUAN

“Kita semua manusia, tidak peduli bagaimana cara kita berdoa.” Tutur
Bashir Chaudhry, ketua The League British Muslim. Menurut Amstrong & Silva
(2015, p. 235) ekstremis membunuh pelan-pelan perdamaian agama di dunia, tetapi
hampir 14 tahun Liga Muslim Inggris di Ilford merayakan natal bersama-sama
dengan Idul Fitri, Waisak, Hanukkah, dan Diwali.

Liga Muslim di inggris telah membuat komunitas lintas iman sebagai proses
pengembangan (prototype) tugas mulia agama yaitu menciptakan perdamaian.
Hadirnya komunitas tersebut, selain mengusung misi perdamaian juga
meningkatkan pemahaman lintas agama dan toleransi.

Situasi rasa takut akan dialami oleh umat beragama jika mereka tidak saling
berkomunikasi, artinya tidak saling memahami (mutual -understanding) antara
umat beragama. Mencari titik temu persamaan adalah kebutuhan bagi umat
beragama agar terciptanya kebersamaan dalam membangun peradaban dunia.

Namun, hambatan mendasar yang dimiliki penganut agama adalah
pemahaman parsial tentang kemajemukan dan keberagaman, seharusnya dalam
konteks pluralitas agama dapat menjadikan seorang yang berteologi selalu bersifat
Interreligius. Di samping itu, klaim kebenaran (truth of claim) menjadi hambatan
nyata karena terlalu sering bercampur dalam politik praktis. Dalam penyebutan
Wahib (1995, p. 182) adalah frustasi politik yang berhasil mencabik-cabik harapan

41



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

besar, bahwa agama memiliki peran dalam masyarakat demokratis demi
perdamaian dunia. (Imronudin, 2021, p. 132).

Begitu juga dengan kesalahpahaman tentang inisiatif pendidikan dan dialog
interreligius dimata kalangan umat atau pemuka agama. Wahib (1995, p. 180)
pernah mengatakan, hal itu terjadi akibat kesederhanaan penafsiran yang
akhirnya melahirkan pemahaman agama yang formalistik, sehingga tidak sadar
misalnya perbedaan kafir di zaman Nabi dan di hari ini. Mereka lemah terhadap
dua hal, tidak memahami gejala kejiwaan manusia sebagai individu
dan penyingkapan rahasia manusia sebagai individu dari manusia-manusia lainnya,
kedua, tidak memahami gejala-gejala kemasyarakatan.

Pengertian yang masyhur di masyarakat dalam penelitian Kristiawan (2020, p.
59), bahwa dialog interreligius adalah mencari kelemahan setiap agama dan saling
mengalahkan satu agama dengan lainnya, padahal tidak demikian. Sikap seperti itu
pada akhirnya akan melahirkan sikap negatif pada umat beragama, yakni satu
agama menjadi ancaman bagi yang lainnya.

Penolakan sebagian masyarakat dalam pandangan Richard & Halomoan
(2021, p. 2), tentang pendekatan apa itu eksklusivisme, inklusivisme, dan pluralisme
hanya menjadi khayalan belaka, bahkan tidak cukup menjelaskan tentang
kemajemukan agar terbentuk sikap saling memahami antar umat beragama demi
terwujudnya relasi konstruktif antar agama.

Pluralisme misalnya, sering dianggap sebagai biang pemurtadan dan
konversi agama seseorang karena menjadi ancaman serius bagi kemurnian dan
kesucian agama Islam. Husaini (2005, pp. 49-55), berpendapat pluralisme agama
telah menyerang al Qur’an, karena pandangan relativisme terhadap kebenaran
otentisitas kitab suci al Qur’an. Selain al Qur’an anggapan mereka adalah
menyerang syariat, artinya kaum pluralis berusaha menciptakan syariat baru dan
memaksakan umat Islam melalui perundang-undangan.

Sedangkan pendapat lain dinyatakan oleh Wahid (2007, p. 287), dan
Imronudin (2021, p. 133), menyatakan hal itu terjadi bukan sebab pluralisme.
Namun, akibat tidak selesainya transformasi intern tentang pengetahuan dan
pemahaman bagi pemeluk dan lembaga agama secara seimbang dan benar sehingga
muncul sikap saling curiga. Konflik sejarah dan sosial politik menjadi beban dan
ingatan traumatis. Sikap merasa paling sempurna memunculkan agresif dan
defensif dalam beragama. Ada kecenderungan takut berpolemik bila
mengungkapkan gagasan keagamaannya.

Di balik permasalahan yang dihadapi, tentu ada momentum titik balik untuk
mencapai keindahan. Dari krisis tersebut dapat diambil pelajaran dan membawa
harapan untuk menciptakan dunia dan masa depan yang lebih baik.

Dalam penelitian Kuswanjoro (2006, p. 97), mobilitas dunia modern dengan
kemajuan teknologi dan komunikasi seharusnya memberikan dampak positif
terhadap agama-agama, bahkan bisa saling terhubung dalam satu kontak besar dan
dengan kecepatan yang lebih besar pula. Dengan arti, pencarian makna, keinginan
belajar bentuk-bentuk agama, metode baru meditasi, dan doa serta kebutuhan batin

42



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

menembus batas-batas tradisi agama. Bahkan, melalui pencarian makna akan
melahirkan jenis baru dalam beragama dan menimbulkan masalah filosofis dan
teologi baru. (Philips, 2016, pp. 60-61).

Studi ini menawarkan sekaligus memperkuat penelitian sejenisnya tentang
gagasan pendidikan interreligius sebagai wacana moderasi beragama di ruang
publik. Masyarakat hari ini membutuhkan gagasan mencerahkan dan nilai-nilai
universal. Institusi dan sarana yang dianggap tepat untuk mewujudkan ide tersebut
adalah institusi pendidikan, karena pendidikan salah satu media paling strategis
bagi pertumbuhan kesadaran interreligius di kehidupan nyata.

Pendidikan interreligius sejatinya menawarkan solusi persefahaman antara
agama, melalui jalan itu diharapkan terjadinya persefahaman nilai, amalan, atau
tindakan sesuatu penganut agama yang berlandaskan agama dengan penganut
agama lain, baik dalam hubungan dengan Tuhan, manusia atau alam dalam segenap
kehidupan.

Salleh & Abd Kahar (2016, p. 1), mengungkapkan bahwa persepahaman antar
agama diketengahkan untuk mencari titik persamaan dalam nilai-nilai kebaikan, di
samping menghormati perbedaan antara agama. Persefahaman antara penganut
agama wajar dilaksanakan bagi mencapai perpaduan, keharmonian dan keamanan,
terutama di negara masyarakat majemuk. Kajian ini tentunya akan menyeret ke arah
moralitas dalam pendidikan dan aspek-aspek persefahaman antara penganut agama,
terutama dalam diri para pelajar itu sendiri.

Gunawan & Sri (2019, p. 1), senada dengan apa yang dikatakan Jurgen
Habermas, dengan semakin terbuka bebas ruang publik (public sphere) dan
sekularisasi kehilangan eksistensinya. Inilah sebuah langkah awal dari peran
komunikasi agama dengan perantara diskursus, yaitu proses dialog penganut
agama dengan argumen masing-masing untuk mencapai satu kesepakatan bersama.
Dengan semakin sehat dialog-dialog yang dihadirkan, maka akan demokratis pula
manusia di dalamnya. Artinya, umat antar agama di masa depan akan lebih saling
menghormati dan menghargai keunikan satu dengan lainnya, bersamaan dengan itu
sektarianisme, simbolisme, dan ekstremisme akan tenggelam di ruang masa lalu.

Ketika agama bersifat membebaskan, maka agama dapat memberikan
sumbangsih bagi ruang publik yang demokratis, tidak memandang asal-usul etnis,
agama, jenis kelamin, dan golongan tertentu, sehingga agama-agama dapat
mengakomodir nilai-nilai yang universal, seperti kemiskinan, kedaulatan hukum,
dan kebebasan menyatakan pendapat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif. Menurut Dede & Maman (2006,
pp. 70-75) sebuah penelitian yang berusaha mengungkapkan keadaan yang bersifat
alamiah (realitas empiris) secara holistik. Rangkaian fakta dikumpulkan,
dikelompokan, dijelaskan, dan disajikan agar dapat menghasilkan teori.

43



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

Pendekatan penelitian ini menggunakan Verstehen, yakni berupaya
memahami sebagai ciri eksistensial manusia (prareflektif). Sikap eksistensial adalah
keterbukaan manusia terhadap dunianya. Dengan menggunakan verstehen,
penelitian ini sangat terkait dengan waktu terutama di masa depan. Digunakan pula
phenomenology analysis sebagai respons penciptaan makna, sebuah aktivitas dan
pengungkapan tentang diri sang pembicara. Dengan kata lain, sebuah usaha
mengungkap maksud tersembunyi yang ada dibalik produksi bahasa. (Hardiman,
2003, p. 73:180).

Upaya ini dilakukan agar terwujud usaha memahami konsep dasar,
hambatan, prospek, dan bentuk-bentuk pendidikan interreligious sebagai wacana
moderasi antar umat beragama, dan tidak lagi bersifat temporer. Sebab kehidupan
beragama di Indonesia dewasa ini sering terjadi monopoli kebenaran dan alergi
dengan pemikiran-pemikiran di luar agamanya, sehingga muncul sikap beragama
yang eksklusif, kaku, dan menutup diri.

PEMBAHASAN
PARADIGMA PENDIDIKAN INTERRELIGIUS

Para penganut humanisme dalam penelitian Nugroho (2016, pp. 1-2), dirinya
berkeyakinan bahwa pendidikan akan menumbuhkan integritas pribadi secara
bebas dan bertanggung jawab. Mereka menjadikan pendidikan sebagai perantara
individu untuk menyakinkan kebenaran melalui struktur keilmuan. Media ini
paling ampuh dalam pembentukan karakter pribadi dan menyebarkan nilai-nilai
budaya sebagai penggagas suatu keilmuan.

Dalam Modern Philosophy of Education dijelaskan bahwa pendidikan sebuah
simbiosis mutualisme setiap individu dengan sosio-kulturalnya. Pendidikan
merupakan pola untuk mengembangkan potensi manusia, baik moral, intelektual,
dan jasmani untuk diri sendiri dan juga masyarakat. Artinya, pendidikan secara
hakikat adalah usaha sadar setiap manusia, baik dengan pendidik atau secara
mandiri dalam upaya pemberdayaan segala potensi manusia, termasuk rohani agar
dapat menciptakan kehidupan yang fungsional dan bernilai bagi individu dan
lingkungannya. (Suripto, 2017, p. 6).

Seharusnya bagi masyarakat demokratis sangat penting untuk mengatasi
konflik semisal masalah antar-agama melalui pendidikan, dengan arti memperkuat
gagasan pendidikan, ideal toleransi dan penghormatan melalui hak asasi manusia.
Karena sejatinya dalam tulisan Wibowo. & Ghazali (2011, p. 65), Negara yang
menganut sistem demokrasi artinya harus siap melewati masa-masa yang panjang
karena demokrasi bukanlah sistem permanen, tetapi sebuah proses tiada akhir
(never ending process) dan suatu metode guna mencapai tujuan bernegara.

Gordon & Arnstein (2017, p. 2), mengingatkan lewat pedoman UNESCO
bahwa pendidikan antar agama bertujuan untuk secara aktif membentuk hubungan
antara orang-orang dari berbagai agama. Mereka menekankan bahwa agama adalah
lintas budaya dan internal yang beragam, karena mereka berinteraksi dengan
praktik-praktik dan nilai-nilai budaya antara satu dengan lainnya.

44



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

Seiring berjalannya waktu, pendidikan agama mengalami perkembangan
menjadi pendidikan keagamaan. Jika pendidikan agama menuntut penguasaan
pengetahuan tentang ajaran agama, maka pendidikan keagamaan bertujuan untuk
memahami dan mengamalkan nilai-nilai yang terkandung dalam agama.
Pendidikan agama juga menekankan aspek toleransi sehingga tidak hanya
memahami satu agama saja, tetapi bagaimana mereka sama-sama saling
menghormati antar umat beragama, hasilnya adalah kepekaan terhadap sosial dan
lingkungan sekitar. (Imronudin, 2021, p. 47).

Dengan kata lain, studi agama ditekankan sebagai satu bidang kajian ilmiah
dengan pendekatan historis — empiris — kritis. Perubahan sistem penyelenggara
pendidikan mesti dilakukan sehingga memberikan basis kuat, kelemahannya karena
hanya kalangan intelektual saja yang dapat menikmati studi masing-masing agama,
mereka yang bukan berlatar belakang intelektual tidak bisa menikmati kajian
interreligious tentang “memahami perbedaan”, di sini perlunya kesadaran,
dukungan dan penerimaan pemuka agama, bahwa sebagaimana yang dikatakan
Nurcholish Madjid, realitas kehidupan beragama yang pluralistik adalah pertalian
sejati dalam ikatan keadaban.

Penelitian Yusuf & Sterkens (2013, p. 3), telah mengungkapkan bahwa
pendidikan keagamaan dibedakan menjadi beberapa varian dan ditinjau dari aspek
kognitif, afektif, dan attitude. Secara kognitif, pendidikan model mono-religius
bertumpu pada cara memberikan pengetahuan atas satu agama tertentu kepada
seseorang, tetapi agama lain diikutsertakan hanya sebagai klaim kebenaran tradisi
agama tertentu. Secara afektif, model mono-religius ditujukan untuk meningkatkan
minat dan melibatkan siswa pada suatu agama tertentu. Dalam hal sikap (attitude),
model ini dimaksudkan untuk mendorong keterlibatan siswa dalam aktivitas
keagamaan tertentu serta membentuk sikap dan perilaku siswa sesuai dengan
norma dan ajaran agama tertentu.

Pada model multi-religius menitikberatkan pengenalan kepada banyak
agama sebab kebutuhan memahami kemajemukan agama dalam pandangan yang
positif. Model multi-religius ini menekankan verifikasi terhadap tradisi berbagai
agama dalam dan keyakinan agama direpresentasikan dengan cara mereka sendiri.
Secara afektif, model multi-religius bertujuan untuk menumbuhkan ketertarikan
siswa dalam mempelajari berbagai agama. Dalam hal sikap, model ini berusaha
untuk menumbuhkan sikap saling menghormati terhadap pemeluk agama yang
berbeda.

Fokus pendidikan interreligious secara afektif adalah komunikasi antar
penganut agama yang berbeda. Ciri-cirinya adalah usaha mengungkapkan keunikan
tradisi keagamaan dan melakukan evaluasi kemajemukan agama dalam konteks
positif. Model ini bertujuan untuk menumbuhkan sikap yang terbuka dalam
menerima dan berdialog dengan agama lain. Dalam dialog, setiap peserta didik
belajar untuk mengadopsi perspektif tradisi keagamaan masing-masing. Dalam

45



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

dialog-dialog yang dibangun, siswa mendiskusikan agamanya sendiri dan agama-
agama lain melalui berbagai perspektif.

Ini dapat dibuktikan melalui penelitian Gordon & Arnstein (2017, p.
1), perkembangan terkait pendidikan interreligius di Amerika Serikat (AS) misalnya,
melalui Komunitas Antar Agama Interfaith Council of Metropolitan Washington
(IFC/IFCMW), yaitu organisasi organisasi-organisasi yang dibuat dan dipimpin oleh
keluarga Yahudi/ Kristen yang beragama ganda.

Mereka menyatakan, gagasan ini memiliki paradigma, bahwa keluarga dapat
memiliki dua keyakinan yang berbeda dalam satu rumah tangga dan bahwa -
dengan rasa hormat dan pendidikan - keluarga dapat menjadi harmonis, agama
dapat ditularkan, dan toleransi secara luas dipupuk.

Miniaturnya khusus untuk AS dan untuk keluarga dengan warisan Yahudi
dan Kristen, bangunan dan strukturnya memiliki potensi yang signifikan untuk
dapat beradaptasi dengan kombinasi agama lain, budaya dan negara lain. Keluarga
multi-budaya, dan khususnya antar agama saat ini membutuhkan strategi
pendidikan baru untuk membantu mereka memahami akar budaya mereka dan
mengidentifikasi dan memperjelas aspek apa dari warisan mereka yang ingin
mereka pancing dan pindahkan ke anak mereka.

Pendidikan interreligius merupakan paradigma pendidikan mutakhir untuk
pendidikan agama, yaitu pendidikan “dual-agama” “non doctrinaire” Tidak kaku
dikhususkan untuk doktrin agama atau teori tertentu. Kata “interreligius” memiliki
kesamaan dengan multikulturalisme, dan pluralisme, yakni sebagai pondasi dasar
untuk masuk ke ruang pendidikan interreligius sehingga ruang saling memahami
(mutual-understanding) dan menciptakan integrasi sosial antar umat beragama
menjadi kenyataan, lalu menghasilkan masyarakat yang memiliki keselarasan fungsi
nilai-nilai universal.

Sosiolog Jean-Paul Willaime mencatat dan senada juga dengan penelitian
(2021, p. 52), bahwa demokrasi liberal memberikan panduan dalam pendidikan
agama dengan mengakomodasi hak-hak dan kebebasan mereka dalam beragama.
Semua Negara eropa “apapun sistem hukumnya” berusaha memberikan kebebasan
terkait keyakinan agama dan menghormati hati nurani siswa dan keluarga, di saat
yang sama mendidik mereka dengan kebebasan pemikiran dan sikap kritis.

Dengan demikian, ditemukan bahwa Negara yang menganut sistem
pendidikan agama yang berbeda di sekolah mereka akan “belajar menghormati
semua orang, apapun agama mereka” Pendekatan ini menghasilkan kebebasan
berpikir kritis, menghalangi hegemoni agama, dan identitas agama.

Pondasi untuk masuk ke dalam pendidikan interreligius, yaitu dengan
memahami secara utuh ide pluralisme, multikulturalisme, dan interreligius. Jika
salah satu dari kata plural dan multikultural ditambahkan imbuhan Isme, tentu
memiliki arti yang berbeda. Pengertian pluralisme menurut penelitian Syarifuddin
(2006, p. 4) yaitu pemahaman atas keberagaman yang menekankan entitas
perbedaan setiap masyarakat, tetapi kurang memperhatikan interaksinya.

46



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

Sedangkan multikulturalisme adalah pemahaman yang menekankan
interaksi dengan memperhatikan keberadaan sikap kebudayaan sebagai entitas yang
memiliki hak-hak yang setara sehingga secara normatif yang akan melahirkan sikap
toleransi, kerukunan, saling menghargai, dan hak-hak masing-masing kebudayaan
penyusun suatu bangsa (Nughroho, 2016). Dalam istilah "inter" dalam pendekatan
religius versi Durka (2016, p. 1), berarti memahami posisi religius seseorang dalam
kaitannya dengan kemungkinan-kemungkinan religius lainnya.

Dalam teologi pluralisme misalnya, setiap manusia diajarkan bahwa menjadi
religius adalah tugas etis bersama, yaitu menjalankan kehidupan dengan
bertanggung jawab secara global. Dengan demikian semua umat beragama bisa
saling menghidupkan dan memperbaharui nilai-nilai universal.

Paul. F. Knitter berpendapat, dari pluralisme dapat diambil pelajaran
bagaimana agama-agama dapat berdialog secara jujur dan terbuka sehingga dapat
memberikan sumbangsih penting dalam menanggulangi penderitaan manusia dan
kerusakan lingkungan yang akut. Juga Wilfred Cantwell Smith, menurutnya
pluralisme agama merupakan tahap baru yang sedang dialami dunia agama-agama.
Syarat utama tahapan ini adalah kita semua diminta untuk memahami tradisi
keagamaan lain di samping tradisi keagamaan sendiri. (Philips, 2016, p. 11).

Dalam perkembangannya, Faizin (2013, p. 194), membagi pluralisme agama
di Barat terbagi menjadi 2 mazhab, teori global (global theory) dan kesatuan
transendensi agama (transcendent unity of religions). Global Theory menurut
beberapa peneliti, misalnya Peter Bayer dalam Religion and Globalization dan Jams
A. Becford dan Thomas Luckman dalam The Changing Face of Religion -
lahir disebabkan tuntutan modernisasi dan globalisasi. Konsep bebas geografi,
kultural, ideologis, teologis, kepercayaan ditawarkan karena agama dianggap akan
berevolusi dan akan saling mendekat, pada akhirnya tidak ada perbedaan satu
dengan lainnya.

Transcendent unity of religions, adalah pendekatan religius filosofis dan
membela eksistensi agama-agama. Bagi kelompok yang dicetuskan oleh Rene
Guenon, TS. Eliot, Frithjof Schuon, Louis Massignon, Seyyed Hossein Nasr, dan
William C.Chittick ini, agama tidak bisa diubah begitu saja dengan mengikuti
zaman globalisasi, zaman modern atau postmodern yang telah meminggirkan
agama. Agama tidak dapat dilihat dari perspektif sosiologis maupun historis dan
tidak pula dihilangkan identitasnya.

Sedangkan dunia Islam sudah memperkenalkan pluralisme melalui rumusan
teologis. Pluralisme aturan Tuhan yang tetap sehingga tidak bisa dilawan dan
diingkari. Dasar pluralisme adalah pengakuan keberadaan sosial — budaya dan
agama sebagai ketetapan Tuhan yang tidak berubah (Qs. 5: 44-55). Di dalam al
Quran (Qs. 2: 136, 4: 163-165, 45: 16-18) memerintahkan agar umat muslim
mengimani semua Nabi, baik yang disebutkan dalam al Quran atau tidak. Dengan
demikian, agama tidak boleh dipaksakan, bahkan isyarat al Quran menyatakan

47



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

tentang penganut berbagai agama, asalkan percaya kepada Tuhan dan hari
Kemudian, berbuat baik semuanya akan selamat (Q.S. 2:62, 5:16).

Dalil pokok pluralisme agama menurut Abdul Aziz Sachedina dalam The
Islamic Roots for Democratic Pluralism dikutip oleh Ali (2003, pp. 4-5), terkait
hubungan keyakinan pribadi dan proyeksi public, al Quran tidak ikut campur
mengenai keyakinan pribadi, otoritas tersebut mesti berdasarkan keyakinan intern
setiap individu. Sedangkan dalam proyeksi publik menganut prinsip koeksistensi
keinginan mengakui komunitas lain dalam mengurus agama mereka secara
berdampingan.

Menurut John Bowden di dunia yang pluralis ini harus ditanamkan sikap
inklusif dalam keberagamaan bagi setiap individunya. Ia mengusung “etika global”
sebagaimana Hans Kung dan Yayasan Etika Globalnya. Etika global juga dibuktikan
dalam ”Deklarasi menuju Etika Global” dan disetujui parlemen agama-agama di
Chicago di tahun 1993. Pendekatan ini dilakukan karena berkeyakinan bahwa umat
manusia dan agama besar, pemimpin, pembesar agama, guru dengan sarana yang
dimiliki mampu memberikan dukungan terhadap tuntutan nilai ”etis mendasar”
bagi semua agama, seperti “Tidak ada pembunuhan, pencurian, amoralitas seksual,
dan kebohongan.” (Boase, 2005, p. 18).

Pertama-tama, kesabaran, toleransi, dan pemahaman akan dibutuhkan,
semangat kerjasama dengan mempertimbangkan semua faktor yang telah dijelaskan
di atas dan keinginan untuk mencapai sesuatu yang lebih baik. Kedua, bahkan lebih
sulit, akan ada kebutuhan untuk tidak hanya terlibat dalam dialog yang sopan tetapi
juga siap untuk terlibat dalam argumen, untuk mengatasi perbedaan, dan memang
berubah.

Jika demikian, wajah pendidikan akan mengalami konstruksi dan langkah-
langkah aktual untuk meminimalisir pendidikan agama yang tekstualis eksklusif —
radikal pada satu sisi, dan pentingnya mewujudkan wajah keberagamaan yang
sejuk, toleran, pluralis dan inklusif, di tengah realitas masyarakat Indonesia yang
multikultur, baik ditinjau dari segi agama, budaya, afiliasi politik, ekonomi dan
pengkategorian lainnya, sekaligus untuk menunjukkan bahwa sejatinya, agama
jalan cinta dan kedamaian, perdamaian, dan sangat menjunjung tinggi pluralisme
dan merekomendasi pola keberagamaan inklusif. (Susanto, 2014, p. 4).

Karena pemahaman konsep secara parsial dan ketidaktahuan tentang dasar-
dasar pendidikan interreligius memungkinkan timbulnya penafsiran dan
penyimpangan praktek pendidikan serampangan dan jauh dari visi pendidikan
interreligious. Oleh karena itu penyebaran informasi tentang pendidikan
interreligious kepada semua pihak yang berkepentingan perlu mendapat perhatian
dan harus diupayakan secara terencana dan sistematis.

48



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

WACANA MODERASI BERAGAMA DI RUANG PUBLIK: SOLUSI
PERDAMAIAN ANTAR UMAT BERAGAMA

Moderasi beragama suatu keniscayaan bagi umat manusia. Hadirnya ruang
publik yang terbuka dalam ungkapan Naamy & Hariyanto (2021, p.
53), memberikan fasilitas berlebih dalam merangkul kebebasan berpendapat, tanpa
adanya kekangan. Semestinya moderasi beragama menjadi common sense
masyarakat. Moderasi Beragama harus menjadi wacana yang mengisi ruang-ruang
kemanusiaan di bawah bayang-bayang radikalisme.

Ini sebagai fitrah manusia, yaitu mendambakan kerukunan dan kedamaian.
Hanafi (2008, p. 38), menyarankan untuk mencapai impian setiap insan, diperlukan
keadaan yang membentuk bangunan toleransi kerukunan umat beragama yang
hakiki. Kerukunan dan toleransi yang hakiki tidak bisa dibentuk dengan cara
pemaksaan dan formalisme, jika demikian yang terjadi, maka akan terjadi toleransi
dan kerukunan “semu.” Toleransi dan kerukunan sejati dimulai dari kesadaran
nurani dan inisiatif semua pihak yang terlibat di dalamnya.

Menurut Abdul Mogsith Ghazali, setiap agama memiliki hak yang sama
dalam menjalani kehidupan beragama. Agama lain juga bisa eksis dalam segala
bidang karena setiap agama memiliki konteks artikulasinya sendiri-sendiri. Adanya
realitas perbedaan syari’at sebagai bukti, bahwa agama tidaklah sama. Gagasan
pluralisme agama menghendaki setiap umat beragama untuk meyakini agamanya
sendiri dan memberikan pengakuan aktif keberadaan agama lain, artinya
pengakuan eksistensi agama-agama lain sebagaimana eksistensi agama yang
dianutnya. (Umi Sumbulah, 2010, p. 179).

Pada dasarnya setiap agama ramah dan santun terhadap perubahan sosial —
kulturalnya. Perbedaan pemahaman tentang agama itulah memunculkan sikap
sebagian umat beragama tidak toleran dan melakukan kekerasan atas nama agama.
Sudah seharusnya filosofi pendidikan agama yang membenarkan agamanya sendiri
tanpa ingin menerima keyakinan lain perlu dikritisi, dibenahi, dan dilakukan
reorientasi. Cara pandang masyarakat tentang agama lain harus “dibongkar” agar
tidak lagi menganggap agama lain salah dan bukan jalan keselamatan. Jika tidak
dibenahi, pasti akan merusak harmonisasi agama dan menghilangkan sikap saling
menghargai sehingga menimbulkan konflik dan pengakuan soal eksistensi agama
yang dianut.

Terlebih-lebih dalam masyarakat yang pluralistik, hubungan antar umat
beragama begitu kental dalam mewarnai kehidupan sosial-politik. Terkadang bisa
menimbulkan konflik yang tidak kalah dahsyatnya di antara kelompok masyarakat.
Di sinilah faktor keagamaan mengandung paradoks. Disatu sisi agama bisa
menimbulkan energi perekatan antar manusia, tetapi disisi lain, bisa menimbul
energi perpecahan di antara golongan masyarakat (Komaidi, 2005, p. 6).

Bagaimana tidak demikian, (Wahid, 2007, p. 286), menyatakan bahwa agama
selalu bertitik tolak pada pandangan normatif yang diajarkan oleh Kitab Suci-nya.
Terlebih kalau hal yang normatif dituangkan dalam bentuk hukum agama (syart'ah)

49



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

dalam Islam dan hukum cannon dalam Kristen. Hukum agama bersifat abadi,
dengan merubah hukum tersebut, maka telah mengusik kebenaran yang dibawakan
oleh agama tertentu. Bahwa kaum muslimin telah mengembangkan teori hukum
agama (ushul al figh), tetapi tidak menutup kenyataan, antara ruang publik yang
menganut demokrasi dan syart’ah memang terdapat perbedaan yang esensial.

Dalam ruang publik yang demokratis, justru sebaliknya dari ajaran agama,
yakni membuka ruang seluas-luasnya bagi perubahan nilai oleh masyarakat. Ini
menjadi ancaman tersendiri dalam agama. Misalnya, masalah perceraian gereja
katolik Roma dan masalah perpindahan agama ke agama lain di agama Islam.
Perceraian dalam agama Katolik berarti merusak kesucian perkawinan yang telah
diberkati Tuhan dalam pandangan Katolik, sedangkan berpindah agama berarti
penolakan kepada kebenaran Allah sebagai Dzat Yang Maha Besar (konsep tauhid),
tidak dibenarkan karena pelakunya bisa diancam mati.

Namun, masyarakat yang demokratis tidak demikian. Kebenaran merupakan
hak individu warga masyarakat dan justru harus ditegakan dengan segala
konsekuensinya. Artinya, ruang publik yang demokratis menganut keberadaan nilai
universal agama-agama, yakni menyamakan derajat dan kedudukan warga negara
di mata undang-undang, asal-usul etnis agama, jenis kelamin, bahasa ibu.

Dalam bahasa Abdurahman Wahid (2007, p. 287), bahwa fungsi transformatif
yang dibawakan oleh agama bagi demokratisasi kehidupan masyarakat, harus
berawal dari transformasi bagian dalam masing-masing agama. Transformasi kulit
luar yang tidak bertumpu pada bagian dalam di lingkungan lembaga atau kelompok
keagamaan hanyalah sesuatu yang dangkal dan temporer saja, seperti “demokrasi”
Pakistan sebagai negara di tahun 1950-an.

Berdasarkan kerangka teori Jean Piaget, Lawrence kohlberg, dan Jams Fowler
dikutip oleh Hardianto (2014, p. 7), tentang pendidikan toleransi dan pluralisme
bahwa solusi konkret adalah pendidikan interreligius, sebab akan terjadi
perjumpaan peserta didik dengan keberagaman baik agama, suku, maupun ras.
Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa pendidikan interreligiusitas mengantar
siswa-siswi menjadi insan yang terbuka dan toleran. Pendidikan interreligiusitas ini
dapat dimasukkan dalam kurikulum pendidikan agama dan pendidikan
kewarganegaraan serta program sekolah.

Mereka akan mendapatkan apa yang tidak ditemukan di sekolah yang
menganut mono-religius; pertama, pertemuan dan pengalaman bersama, yakni
pengalaman konkret hidup bersama dengan orang yang berbeda, artinya
perjumpaan dengan keberagaman, baik segi agama, suku, dan ras. Kedua,
pengetahuan, yaitu tentang menghilangkan egosentrisme untuk memahami
perbedaan yang ada. Ketiga, sharing dan dialog. Berbekal pengetahuan dan
pengalaman, mereka akan saling menerima dan menghargai perbedaan yang ada.

Di Indonesia (khususnya sekolah-sekolah negeri) menyatu dengan struktur
kekuasaan. Jika pemerintah menginginkan keberadaan moderasi beragama berjalan
dengan baik dan memberikan basis perubahan yang kuat, maka pelibatan sistem
penyelenggara pendidikan agama di sekolah menjadi hal yang sangat penting.

50



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

Pemerintah harus turun mengintervensi dengan tujuan-tujuan yang diharapkan,
dengan begitu kekuasaan dan sekolah ikut serta dan terlibat aktif dalam membina
sikap keagamaan yang pluralistik melalui pembelajaran Agama. (Marzuki, 2001, p.
9).

Keterlibatan struktur penguasa dan organisasi keagamaan telah dibuktikan
dalam penelitian Yusuf & Sterkens (2013, p. 3), bahwa pendidikan agama di sekolah-
sekolah Islam sejalan dengan yang diinginkan pemerintah, yaitu model mono-
religius. Begitu juga dengan sekolah Islam yang berafiliasi dengan organisasi
keagamaan turut andil memperkukuh model mono-religius ini. Bahkan, sekolah-
sekolah Islam mendedikasikan waktu untuk pendidikan agama sekitar tiga hingga
empat kali lebih banyak daripada waktu yang disyaratkan oleh pemerintah.
Organisasi Islam menerapkan kurikulum tambahan untuk memperkuat ketaatan
siswa dalam ibadah keagamaan.

Sebagian sekolah Katolik di Jawa Barat menjadi satu dari banyak sekolah
yang menerapkan model interreligius, sementara yang lain tetap menggunakan
mono-religius. Kondisi ini menggambarkan, bahwa organisasi keagamaan akan
mengikuti aturan pemerintah karena mereka sepakat untuk menerapkan model
yang sama. Pada sekolah Hindu tidak banyak perbedaanya. Pemerintah sangat
berpengaruh dalam kebijakan pendidikannya, sekalipun organisasi keagamaan
Hindu memberikan ruang dialog antar agama, tetapi mereka lebih memilih mono-
religius bagi pendidikannya, meskipun sebenarnya mereka inklusif dengan
pendidikan semua agama di sekolahnya.

Menurut Igbal (2014, p. 7), pendidikan mono-religius harus diubah menjadi
multi-religius dan inter-relgius. Model ini hanya akan mengajarkan agamanya
sendiri, artinya membuat orang “buta” tentang agama lain dan bersikap pasif
terhadap keragaman. Model pendidikan mono-religius juga rentan terhadap
ideologi radikal. Pendidikan model ini minim variasi dalam memberikan ilustrasi
yang holistik, karena gambaran-gambaran sempit dan cenderung hanya memuji diri
sendiri, tetapi “buta” terhadap pihak lain. Metode pembelajaran agama seperti ini
akan memproduksi alumni-alumni yang tidak adaptif terkait dunia yang terus
berubah. Bahkan , berpotensi menjadi satu gerombolan ter ideologi tunggal yang
gampang dimobilisasi, padahal pembentukan masyarakat yang plural adalah hal
yang sangat mendasar, terlebih di masyarakat penganut demokrasi.

Artinya, agama tidak melulu untuk diperdebatkan dan didefinisikan, tetapi
untuk diamalkan dan dihayati karena agama sesuatu yang ada di dalam diri
manusia. Setiap orang berhak mengamalkan keyakinannya dan menyampaikannya
kepada orang lain, dengan begitu dapat dijadikan dasar untuk saling memahami
dan bersikap baik terhadap hubungan beragama dan aliran keagamaan itu sendiri.

Menjadi religius tidak perlu menyalahkan apa yang menurut sebagian
penganut agama benarkan. Sikap religius ialah menjalankan kehidupan
bertanggung jawab secara global, ini tugas etis bersama. Melalui pendidikan

51



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

interreligius umat beragama bisa saling terhubung dan menghidupkan sekaligus
memperbaharui nilai-nilai yang sifatnya parsial menuju hal-hal yang universal.

Penerapan pendidikan multireligius dan interreligius tentu saja dilematik,
kelabu, tidak putih dan juga hitam sebab problematikanya hubungan agama dan
ruang publik. Bagi ruang publik yang terbuka, wacana ini harus ditelaah dalam
jangka panjang karena sifatnya yang mencerahkan, esensial, dan fundamental bagi
kesinambungan pergaulan sosio —kultural dan interaksi manusia. Kesinambungan
hidup dapat berjalan baik secara aman, indah, dan kreatif, manakala masyarakat
pendukungnya memberikan ruang toleransi bagi kemajemukan.

Bahwa hakikat beragama adalah kesadaran untuk saling mengerti,
memahami, dan menerima hidup damai, saling bekerja sama untuk kesejahteraan
hidup, karena hakikat kehidupan umat beragama tidak sekedar makan, minum, dan
aktivitas fisik belaka, melainkan berdasarkan “kesadaran” Akal budi dari Tuhannya,
dengan demikian niscaya kedamaian akan membersamai manusia.

KESIMPULAN

Dari uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa; pendidikan interreligius
merupakan pendidikan yang menitik beratkan setiap peserta didik agar memiliki
pengetahuan yang luas, bermoral dan berkepribadian luhur untuk membangun
toleransi aktif antar umat beragama sesuai dengan makna harmonisasi dalam
kehidupan sosial dan sebagai solusi untuk menghindarkan konflik antar umat
beragama. Prinsip dasar yang ditekankan untuk menuju pendidikan interreligius
yaitu pemahaman utuh tentang pluralisme, karena yang demikian berorientasi pada
nilai-nilai universal, kemanusian, kebersamaan, kesetaraan, keadilan dalam hidup
bermasyarakat, terutama pada kondisi masyarakat demokratis yang heterogen.

Dengan lahirnya pendidikan interreligius, maka peserta didik akan diberikan
pemahaman kritis dan merefleksikan diri tentang nilai-nilai universal dan apa saja
nilai-nilai yang dianut selama ini. Siswa diajak untuk mengetahui latar belakang
setiap agama, tidak ditinjau dari satu pandangan saja, tetapi dari berbagai sudut
keyakinan masing-masing individu. Dari sini diharapkan peserta didik mampu
menghargai sesama, tetap mentaati agama masing-masing dan melampaui orientasi
simbolik dan formalistik dalam beragama.

Pendidikan interreligius juga sebagai solusi dan miniatur pembelajaran di
ruang publik yang terbuka. Ini kesempatan emas bagi pemerintah dan lembaga
pendidikan untuk menerapkan pendidikan yang membumi dan aplikatif karena
sesuai dengan kondisi bangsa Indonesia yang multikultural. Begitu juga para orang
tua sebagai institusi terkecil agar secara bersama-sama bersikap inklusif dan bijak
dalam menanggapi setiap perbedaaan. Setiap keluarga harus belajar tentang
bagaimana memberikan wawasan intelektual yang “cukup” untuk menghadapi
masyarakat yang demokratis.

52



RAUDHAH Proud To Be Professionals furat7arbiyakTstamiyats
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahunl
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2746-2447

DAFTAR PUSTAKA

Ali, M. (2003). Teologi Pluralis Multikultural. Jakarta: Kompas.

Amstrong, K., & Silva, D. d. (2015). Islamophobia: Sebuah Acara Natal Yang Tak Biasa
(Inggris). Bandung: Mizan.

Boase, R. (2005). Islam and Global Dialogue Religious Pluralism and The Pursuit of Peace .
London: Ashgate Publishing Liited, University of London.

Dede, R., & Maman, K. (2006). Metodologi Penelitian Agama Teori dan Praktik. Jakarta:
PT Raja Grafindo Persada.

Durka, G. (2016). The Philosophical and Theoritical Aspects Of Interreligious
Education. Internasional Handbook Of Interreligious Education, 1.

Faizin, K. (2013). Kritik atas Nalar Kritis Pluralisme Agama. Jurnal Al Adalah.

Gordon, S. C., & Arenstein, B. (2017). Interfaith education: A new model for today’s
interfaith families. Education(Interfaith Families), 2.

Gunawan, & Sri, L. A. (2019). Diskursus Agama Dalam Ruang Publik Menurut
Jurgen Habermas. Logos: Jurnal Filsafat -Teologi, 2.

GUnawan, L. A. (2019). Diskursus Agama Dalam Ruang Publik Menurut Jurgen
Habermas. Logos: Jurnal Filsafat-Teologi.

Hanafi, M. (2008). Hubungan Antar Agama. Jurnal Suhuf.

Hardianto, P. D. (2014). Pentingnya Pendidikan Interreligiusitas di Sekolah Dasar.
Theologi Universitas Sanata Dharma.

Hardianto, P. D. (2014). Pentingnya Pendidikan Interreligiusitas di Sekolah Dasar.
Teologi Universitas Sanata Dharma, 7.

Hardiman, F. B. (2003). Heidegger dan Mistik Keseharian: Suatu Pengantar Menuju Sein
und Zeit. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia.

Husaini, A. (2005). Pluralisme Agama Hram. Jakarta: Pustaka Kaustar.

Imronudin. (2021). Pendidikan Interreligius Perspektif AI-Quran. Bekasi: Bahasa Cerdas
Hati.

Igbal, M. M. (2014). Pendidikan Multikultura Interreligius: Upaya Menyemai
Perdamaian dalam Heterogenitas Agama Perspektif Indonesia. Sosio Didakta.

Komaidi, D. (2005). Pendidikan Agama di Tengah Pluralisme Bangsa: Dari Paradigma
Eksklusif ke Inklusif. Samarinda: JPI FIAU Umsam Tarbiyah.

Kristiawan, D. (2020). Merengkuh yang Lain: Dialog Interreligius dan Transformasi
Diri terhadap yang Lain. Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen, Vol.1.

Kuswanjoro, A. (2006). Filsafat Perennial dan Rekonstruksi Pemahaman Keagamaan.
Jurnal Filsafat UGM.

Marzuki. (2001). Pluralitas AGama dan Umat Beragama di Indonesia (Mencari
Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi Umum). Cakrawala Pendidikan.
Naamy, N. & Hariyanto, I. (2021). Moderasi Bergama di Ruang Publik Dalam
Bayang-Bayang Radikalisme. Shophist: Jurnal Sosial Politik Kajian Islam dan

Tafsir, 53.

53



Pendidikan Interreligius: Wacana Moderasi Beragama di Ruang Publik
Riza Muhammad, Imronudin

Nazar Naamy, I. H. (2021). Moderasi Beragama di Ruang Publik Dalam Bayang-
Bayang Radikalisme. Sophist: Jurnal Sosial Politik Kajian Islam dan Tafsir.
Nughroho, M. A. (2016). Pendidikan Islam Berwawasan Mutikultural: Sebuah
Upaya Memabangun Pemahaman Keberagamaan Inklusif pada Umat Muslim.

Mudarrisa Jurnal Kajian Kependidikan Islam, No. 1.

Philips, G. (2016). Melampaui Pluralisme. Malang: Pusat Studi Agama dan
Multikulturalisme.

Richard, Y., & Halomoan, S. (2021). Beyond Pluralism: Pendekatan Open Integrity
Gerardette Philips Sebagai Sebuah Upaya Dialog Pluri-Religius dalam
Berteologi Interreligius di Indonesia. Jurnal Aradha, Vol.1, 2.

Salleh, K., & Abd Kahar, Y. M. (2016). Element of Inter-Reigius Understanding in
Islamic and Moral Education Curriculum. Islamiyyat, 38.

Suripto. (2017). Teologi Pendidikan Mutikultural. Edukasi.

Susanto, E. (2014). Spiritualisasi Pendidikan Agama Islam Menuju Keberagamaan
Inklusif-Pluralisik. Jurnal Nuansa.

Syarifuddin, A. F. (2006). Membumikan Multikulturalisme di Indonesia. Jurnal
Antropologi Sosial Budaya Universitas Indonesia, 4.

Umi Sumbulah, N. (2010). Pluralisme AGama: Makna dan Lokalitas Pola Kerukunan
Antar Umat Beragama. Malang: UIN Maliki Press.

Wahib, A. (1995). Pergolakan Pemikiran Islam: Catatan Harian Ahmad Wahib. Jakarta:
LP3S.

Wahid, A. (2007). Islam Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan.
Jakarta: The Wahid Institute.

Wibowo., 1., & Ghazali, A. (2011). Negara dan Bandit Demokrasi. Jakarta: Kompas.

Yusuf, M., & Sterkens, C. (2013). Pengaruh negara dan Organisasi Keagamaan pada
Kebijakan Sekolah berbasis Agama. Masyarakat Indonesia.

Copyrights

Copyright for this article is retained by the author(s), with first publication rights granted to the
journal.

This is an open-access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons
Attribution license (https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/)

54



