RAUDHAH Proud To Be Professionals fuwat7arbiyakTotamiyate
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2741-3686

MORAL SUFISM PENDIDIKAN PESANTREN (TELAAH NILAI TASAWUF
PERSPEKTIF IMAM AL-GHAZALI DI MA'HAD
TMI AL-AMIEN PRENDUAN)

!Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman
'Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: atiyasyarifah@gmail.com
2Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: achmadasad419@gmail.com
3Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: abuaman1507@gmail.com

Abstract. As a result of modernization and industrialization, humans experience moral degradation which
can reduce their dignity. Modern life as it is now often displays traits that are not commendable, especially in
the face of this sparkling material. The traits that are not commendable are hirsh, namely excessive desire for
material things. This article aims to examine more deeply the values of moral sufism in Islamic boarding
schools, especially Ma'had TMI al-Amien Prenduan Sumenep Madura by using the study of Muhammad
Al-Ghazali's thoughts. This study used a qualitative research method with the type of library research or
literature study which is descriptive analysis in nature. Basically, this literature study uses scientific
journals or articles, books, and references that are relevant to research. Al-Ghazali's Sufism values include:
Tazkiyatun Nafs (cleansing the soul)Mujahadah (not following lust),Ridloh (Exercise),Get over it
(alone), Asceticism (away from the world). The process of instilling the values of Al-Ghazali’s Sufism in
Islamic boarding schools. Process of moral knowledge (Moral Knowledge) through book study:Kitab Ihya’
Ulumuddin, Minhajul Abidin, Bidayatul Hidayah, Qifayatul Atqiya’.

Keywords: Moral Sufism, Boarding School Education, sufism

Pendahuluan

Salah satu esensi agama Islam adalah akhlak, yaitu akhlak antara seorang hamba
dengan Tuhannya, antara seorang dengan dirinya sendiri, antara dia dengan orang
lain, termasuk anggota masyarakat dengan lingkungannya. Akhlak yang terjalin
dalam hubungan antar hamba dengan Tuhan menegasikan berbagai akhlak yang
buruk, seperti tamak, rakus, gila harta, menindas, mengabdikan diri kepada selain
khaliq, membiarkan orang yang lemah dan berkianat. Sebaliknya, mengedepankan
akhlak kebajikan (terpuji) bisa menambah kesempurnaan iman seseorang, karena
seorang mukmin yang sempurna adalah mereka yang paling sempurna akhlaknya.

Akibat modernisasi dan industrialisasi, manusia mengalami degradasi akhlak
yang dapat menjatuhkan harkat dan martabatnya. Kehidupan modern seperti
sekarang ini sering menampilkan sifat-sifat yang tidak terpuji, terutama dalam
menghadapi materi yang gemerlap ini. Sifat-sifat yang tidak terpuji tersebut adalah
hirsh, yaitu keinginan yang berlebih-lebihan terhadapa materi. Cara menghilangkan
sifat-sifat tersebut ialah dengan mengadakan penghayatan atas keimanan dan
ibadahnya, mengadakan latihan secara bersungguh-sungguh, berusaha merubah

65


mailto:atiyasyarifah@gmail.com
mailto:achmadasad419@gmail.com
mailto:achmadasad419@gmail.com

Moral Sufism Pendidikan Pesantren (Telaah Nilai Tasawuf Perspektif Imam Al-Ghazali Di
Ma'had Tmi Al-Amien Prenduan)

!Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman

sifat-sifatnya itu Agar posisi seseorang berbalik, yakni hawa nafsunya dikuasai oleh
akal yang telah mendapat bimbingan wahyu.

Tasawuf sebagai salah satu tipe mistisisme, dalam bahasa Inggris disebut
sufisme. Kata tasawuf mulai dipercakapkan pada akhir abad kedua hijriah yang
dikaitkan dengan salah satu jenis pakaian kasar yang disebut shuff atau wol kasar.
Tasawuf memiliki obsesi kedamaian dan kebahagiaan spiritual yang abadi. Tasawuf
berfungsi sebagai pengendali berbagai kekuatan yang bersifat merusak
keseimbangan daya dan jiwa, agar ia kebal terhadap pengaruh luar dirinya untuk
mencapai kedamaian dan kebahagiaan jiwa.

Dalam dunia tasawuf diajarkan berbagai cara, seperti riyadhah (latihan) dan
mujahadah (bersungguh-sungguh) dalam melawan hawa nafsu tadi. Dengan jalan
ini diharapkan seseorang mendapatkan jalan yang diridlai Allah swt. Tasawuf
berasal dari bahsa arab yang berarti bisa membersihkan atau saling membersihkan.
Kata “membersihkan” merupakan kata kerja transitif yang membutuhkan
objek.(Rahmat, n.d., 2016) Objek dari tasawuf ini adalah akhlak manusia. Kemudian
saling membersihkan merupakan kata kerja yang didalamnya harus terdapat dua
subjek yang aktif memberi dan menerima.

Dalam bahasa Arab kata Khulugun berarti perangai, sedang jama'nya adalah
Akhlakun. Dalam bahasa Indonesia berarti tabi“at atau watak. Jika kata tasawuf
dengan kata akhlak disatukan, dua kata ini akan menjadi sebuah frase, tasawuf
akhlaki. Tasawuf akhlaki merupakan bentuk tasawuf yang memagari dirinya
dengan Al-Qur’an dan Al-Hadis secara ketat, serta mengaitkan ahwal (keadaan) dan
maqgamat (tingkatan rohaniah) mereka kepada kedua sumber tersebut.(Terjemah
Ringkasan Kitab Ihya Ulumuddin Karya Imam Ghazali, n.d., 2021)

Secara etimologis, tasawuf akhlaki bermakna membersihkan tingkah laku atau
saling membersihkan tingkah laku. Tasawuf akhlaki merupakan gabungan antara
ilmu tasawuf dengan ilmu akhlak. Akhlak erat hubunganya dengan perilaku dan
kegiatan manusia dalam interaksi sosial pada lingkungan tempat tinggalnya. Jadi,
tasawuf akhlaki dapat terealisasi secara utuh, jika pengetahuan tasawuf dan ibadah
kepada kepada Allah SWT dibuktikan dalam kehidupan sosial.

Berbicara mengenai tasawuf akhlaki, kita kembali mengingat salah satu ulama
besar, yang memiliki kontribusi pemikiran apik dalam berbagai bidang, salah
satunya tasawuf. Argumen-argumen yang disuguhkan oleh Al-Ghazali termaktub
dalam salah satu karya magnum opus nya yaitu kitab Ihya Ulum-al dinn.

Pemikiran al-Ghazali dalam sejarah filsafat Islam menuai bebarapa pro dan
kontra para filosuf di dalam memandang sebagian masalah dan persoalan-persoalan
dalam kajian filsafat, banyak yang berbeda pandangan dan hal ini adalah hal yang
wajar dan bukan dianggap sebagai sesuatu yang anti filsafat.(Hidayat, n.d., 2017)
Dalam hal ini bukanlah kita berada di pihak al- Ghazali yang kemudian
membelanya dengan mengatakan dari seseorang yang anti filsafat lalu
menjadikannya tokoh yang sangat filisofis yang kemudian disematkan kepada Al-
Ghazali Namun kita hanya berusaha mencoba menelusuri tentang kedudukan al-

66



RAUDHAH Proud To Be Professionals fuwat7arbiyakTotamiyate
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2741-3686

Ghazali dalam sejarah perkembangan filsafat Islam. Peran apa saja yang telah
disumbangkan al- Ghazali di dalam dunia filsafat Islam, apa benar Al-Ghazali tokoh
yang justu berada diluar lingkaran filsafat Islam hal inilah yang menjadikan sebuah
pertanyaan yang tidak berakhir dengan sebuah jawaban melainkan juga sebuah
kegundahan yang dialami oleh para pemikir Islam kontemporer saat ini.

Maka kemudian, Artikel ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam mengenai
nilai-nilai tasawuf akhlaki dalam pendidikan pesantren khususnya Ma’had TMI Al-
Amien Prenduan Sumenep Madura dengan menggunakan telaah pemikiran
Muhammad Al-Ghazali

Metode Penelitian

Penelitian ini berupaya mendeskripsikan suatu realitas tentang internalisasi
tasawuf akhlaki prespektif Imam Al-Ghazali di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan.
Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi kasus.
Studi kasus terikat oleh waktu dan aktivitas, proses pengambilan data dilakukan
secara mendetail dengan menggunakan berbagai prosedur pengumpulan data
dalam waktu yang berkesinambungan. Untuk mengetahui proses internalisasi
tasawuf akhlaki prespektif Imam Al-Ghazali di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan,
peneliti hadir di kancah penelitian, melalui wawancara dengan beberapa pengurus
pesantren, seperti Kiai dan Asatidz. selain itu peneliti juga melakukan dokumentasi
yang digunakan untuk memperoleh data-data tentang struktural dalam lembaga,
arsip-arsip dan sebagainya yang dianggap penting dan perlu dalam penyusunan.
Adapun Analisis data dilakukan dengan cara mereduksi data, penyajian data dan
penarikan kesimpulan.

Pembahasan
Nilai-Nilai Tasawuf Akhlaki Menurut Pemikiran Al-Ghazali

Nilai tasawuf al-Ghazali yang di ajarkan di Ma’had Tarbiyatul Mu’allimien
Al-Islamiyah meliputi Tazkiyatun Nafs (membersihkan jiwa), Mujahadah (menahan
hawa nafsu), Riadhoh (Latihan), Uzlah (menyendiri, Zuhud (menjauhi dunia). Al-
Ghazali mengatakan di dalam Ihya" Ulumuddin seseorang yang ingin mencapai
kebahagiaan maka yang pertama adalah harus membersihkan hatinya (tazakiyatun
Nafs), kemudian menjauhi hawa nafsu (Mujahada), melalui tahapan latihan
(Riadhoh), dan Menyendiri (uzlah), dan yang terakhir adalah menjauhi dunia
(zuhud)serangkaian nilai tersebut akan membentuk sebuah karakter yang akan
mengantarkan pada kebahagiaan.(Rahman et al., 2019)

Nilai-nilai tasawuf yang dipraktikkan di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan
senantiasa berlandaskan pada nilai-nilai keislaman. Pengertian kata Muallimien di
TMI tidak sekedar berkonotasi pada guru sebagai sebuah profesi, tapi lebih
ditekankan pada aspek jiwa, akhlak, dan wawasan guru yang harus dimiliki oleh
para santri atau alumninya.

67



Moral Sufism Pendidikan Pesantren (Telaah Nilai Tasawuf Perspektif Imam Al-Ghazali Di
Ma'had Tmi Al-Amien Prenduan)
!Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman

Pendidikan dan pembudayaan yang mengandung nilai-nilai tasawuf dalam
konteks pemikiran Imam Al-Ghazali tidak hanya ditekankan dari pada aspek
pengajaran. Sebab, pengajaran hanyalah sebatas apa yang di dapat di dalam kelas
atau bisa dikatakan hanya sebatas teori. Berbeda halnya dengan pendidikan dan
pembudayaan, yang mana setiap jengkal pekerjaan mengandung makna pendidikan
juga pembudayaan dari teori yang didapat dari dalam kelas.Itulah sebabnya
mengapa di TMI Al-Amien Prenduan menjadikan nilai-nilai tasawuf akhlaki sebagai
ruh yang melekat dalam diri setiap santri.('KH. Muhammad Idris Jauhari (1952-
2012)’, 2013)

Internalisasi Nilai-Nilai Tasawuf Akhlaki di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan
Menurut Pemikiran Al-Ghazali

Proses penanaman atau internalisasi nilai tasawuf al-Ghazali di Ma’had TMI
Al-Amien Prenduan meliputi: pengetahuan moral, perasaan moral dan tindakan
moral. Nilai tersebut sesuai proses penanaman karakter menurut Thomas
Lickona sebagaimana bisa lihat melalui proses berikut ini:(Ahmed & Donnan, n.d.)
Pengetahuan Moral

Sebuah pengetahuan tentang moral, akan tetapi ada banyak jenis moral
namun ada beberapa jenis moral yang akan kita hubungkan dengan moral
kehidupan. Ada beberapa aspek untuk mengetahui proses pengetahuan moral
yang dilakukan di dua lokus tersebut diantaranya sebagai berikut:a.Kesadaran
Moralproses pemberitahuan nilai tasawuf melalui pembelajaran kitab al-Ghazali
diantaranya sebagai berikut: Ihya" Ulumuddin, Minhajul Abidin, Bidayatul Hidayah,
Qifayatul Atqiya“b.Mengetahui Nilai MoralUntuk mengetahui nilai moral santri
maka diperlukan analisis terhadap tindakan yang telah dilakukan oleh santri
seperti: Membersihkan jiwa (Tazkiyatun nafs), Menahan hawa nafsu (Mujahadah),
Latihan (Riadhoh), Menyendiri (Uzlah), Zuhud (menjauh dunia).

Perasaan Moral

Sebuah perasaan empati dari seseorang terhadap realita yang ada. Manusia
yang dilahirkan dengan fitrah akan mempuyai perasaan seperti sifat jujur, adil
yang nantinya akan mengarahkan kita pada perilaku moral.(Majid, 1997)
Hati Nurani

Hati nurani merupakan puncak dari kebenaran manusia.Kesadaran dalam hal
ini diantaranya pentingnya penanaman nilai Tazakiyatun Nafs, Mujahadah, Riadhoh,
uzlah, dan Zuhud dalam kehidupan santri.kesadaran tersebut akan membentuk
kesalehan dalam diri santri.
Empati

Empati adalah sebuah perasaan yang disertai tindakan.(Lailatur, n.d.) Setelah
kesadaran terbentuk maka selanjutnya akan timbul sebuah tindakan yaitu berupa:
Shalat, dzikir, istiqosah dan tahlil bersama, solawatan dan burdah, istiqosah dan
tadabbur lail (renungan malam), qiyamul lail, i"tiqaf di masjid.

68



RAUDHAH Proud To Be Professionals fuwat7arbiyakTotamiyate
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2741-3686

Mencintai

Hal Yang Baik Kehidupan di pesantren selalu di penuhi hal yang baik
sebagaimana bisa dilihat dari keseharian santri untuk selalu beribadah, dzikir,
bershalawat kepada nabi Muhammad saw serta semangat santri mencintai
kebersihan dan semangat santi akan kebersamaan.

Tindakan Moral

Tindakan merupakan outcomedari dua bagian karakter di atas. Jika seseorang
memiliki kualitas moral, kecerdasan dan emosi yang baik maka dia akan
melakukan yang ketahui dengan sadar dan benar.

Kompetensi Sebuah sikap baik yang di tunjukkan oleh santri setelah ditanamkan
nilai tasawuf.Sikap tersebut menunjukkan kemampuan santri dalam menangkap
dan merenungkan sehingga menjadi sebuah identitas baru dalam kehidupan santri.

Kebiasaan. Kebiasaan yang dilakukan oleh santri sebagai bentuk keberhasil
dari penanaman nilai tasawuf. Setiap harinya santri senantiasa membiasakan
dengan ibadah seperti: Santri rajin dan istiqomah shalat, puasa, sodaqoh dan
belajar agama.

Implikasi Nilai Tasawuf Akhlaki di Ma’had Tarbiyatul Mu’allimien Al-Islamiyah

Implikasi nilai tasawuf al-Ghazali di Mahad Tarbiyatul Mu'allimien Al-
Islamiyah meliputi tiga aspek ibadah, perilaku, dan sosial:

Implikasi terhadap ibadah seperti terciptanya kebahagiaan dan ketentraman
dalam melaksanakan ibadah setiap hari. Hal ini sesuai dengan apa yang katakan
oleh Al-Ghazali Bahwasanya tasawuf adalah jalan(syari“at) yang akan
mengantarkan manusia pada kebahagiaan.

Implikasi terhadap perilaku sperti: terbentuknya akhlak yang baik kepada orang
tua, kyai, ustad dan sesama teman prilaku tersebut menjadi bekal terhadap santri
untuk mendapatkan kebahagiaan di dalam pondok pesantren. Menurut al-Ghazali
“Sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan macam-macam perbuatan
dengan gampang dan mudah dengan tidak memerlukan pemikiran dan
pertimbangan.(Ambiya, n.d.)

Implikasi terhadap sosial santri meluputi terbentuknya ukhuwah islamiya dan
sikap gotong royong antara santri dengan warga sekitar pesantren. Dengan
demikian hal ini sesuai dengan apa yang dikatakan oleh Amin Syukur dalam
bukunya tasawuf sosial tanggung jawab sosial (tanggu ng jawab bersama), tasawuf
sosial tidak bersifat isolatif akan tetapi harus aktif turut membangun masyarakat
dalam segala hal baik aspek sosial, politik, ekonomi dan keagamaan.(Rahman et al.,
2019) Seorang sufi sejati harus lebih empirik, pragmatis dan fungsional terhadap
kehidupan masyarakat.

Maka dari tigas aspek implikasi yang telah dipaparkan di atas, suasana
kehidupan santri senantiasa berlandaskan Islami, Tarbawi dan Ma’hadi. Hal
tersebut dibiasakan dan dibudayakan secara terus menerus dalam kehidupan santri
sehari-hari. Sehinggalama-kelamaan akan menjadi “tradisi, sunnah, habits,

69



Moral Sufism Pendidikan Pesantren (Telaah Nilai Tasawuf Perspektif Imam Al-Ghazali Di
Ma'had Tmi Al-Amien Prenduan)

!Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman

custom,’adah atau watak” yang melekat kuat dalam jiwa mereka sewaktu-waktu bias
muncul secara spontan kapanpun, dimanapun tanpa harus melewati proses
pemikiran dan pertimbangan.

Dari proses pembudayaan ini diharapkan santri akan memiliki kemampuan-
kemampuan (competence). Keterampilan-keterampilan (skils) dalam berbagai aspek
hidup sehingga akhirnya mampu lahirkan prestasi-prestasi hidup yang bermakna
bagi dirinya sendiri, orang lain bagi agama, nusa dan bangsa.

Secara garis besar, ada 4 jenis mu’amalat yang harus dikuasai oleh para santri
dalam hidup ini. Keempat mu’amalat tersebut harus ditopang oleh 8 jenis
kemampun atau keterampilan sebagai berikut:(Kuswandi, n.d.)

Mu’amalah ma’a Allah wal Rasul. Yang tercrmin dalam Spiritual competence
(keterampilan spiritual). Mu’amalah ma’an Nafsi. Yang tercermin dalam Individual
life competence (keterampilan hidup sehari-hari) Intellectual Competence.
(keterampilan Intelectual). Mu’amalah ma’an Nas yang tercermin dalam Social
Competence (keterampilan hidup bersama orang lain) Leadership Competence
(keterampilan memimpin Education Competence (keterampilan mendidik) Dakwah
Competence (keterampilan berdakwah). Mu’amalah ma’al bi’ah yang tercermin dalam
Environment competence (keterampilan menyukai lingkungan).

Kesimpulan

Nilai Tasawuf Al-Ghazali diantaranya: Tazkiyatun Nafs (membersihkan jiwa),
Mujahadah (tidak menuruti hawa nafsu), Ridloh (Latihan), Uzlah (menyendiri), Zuhud
(menjauhi dunia). Proses Penanaman nilai tasawuf Al-Ghazali di pondok
pesantren. Proses pengetahuan moral (Moral Knowledge) melalui kajian kitab: Kitab
Ihya" Ulumuddin, Minhajul Abidin, Bidayatul Hidayah, Qifayatul Atgiya“. Proses
perasaan moral (Moral Feeling) melalui kegiatan: Tazkiyatun Nafs seperti: Ibadah
wajib, sunnah dan nawafil. Mujahadah seperti: Mengikuti seluruh aturan-aturan
pondok. Riadhoh seperti: Latihan puasa dan ibadah shalat nawafil. Uzlah seperti:
Tadabbur lail (renungan malam), gqiyamul lail, i“tikaf di masjid. Zuhud seperti:
Kesederhanaan hidup di pondok pesantren. Tindakan Moral (Moral Action) antara
lain: Terbentuknya karakter qur*ani seperti: sabar, jujur, ikhlas, cinta kepada nabi
Muhammad saw dan takut kepada Allah swt. Istiqgomah dalam ibadah seperti
shalat, puasa dan dzikir, Semangat santri mengingat Allah swt dan Rasulullah
saw. Santri semakin rajin belajar dan cinta ilmudan Implikasi Penanaman Nilai
Tasawuf Al-Ghazalilmplikasi terhadap Ibadah: Terciptanya ketentraman,
kebahagiaan dan kesadaran santri dalam menjalankan ibadah.

Impikasi terhadap Perilaku: Terciptanya akhlakul karimah baik kepada orang
tua, kyai, ustad dan teman. Implikasi terhadap Sosial: Terciptanya kesalehan sosial
dan ukhuwah islamiyah antara santri dan masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

70



RAUDHAH Proud To Be Professionals fuwat7arbiyakTotamiyate
Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun
P-ISSN : 2541-3686  E-ISSN : 2741-3686

Ahmed, E. A. S., & Donnan, H. (n.d.). Islam, Globalization and Postmodernity.

Ambiya, M. (n.d.). Filsafat Jiwa Menurut Ibnu Arabi. 20.

Hidayat, W. (n.d.). Tasawuf Akhlaki ABu Hamid al-Ghazali (Studi atas Kitab Kimiya’ al-
Sa’adah). Universitas Islam Negeri Jakarta.

KH. Muhammad Idris Jauhari (1952-2012): Konseptor Pendidikan Mu’allimien.
(2013, October 19). Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan. https://al-
amien.ac.id/kh-muhammad-idris-jauhari-1952-2012-konseptor-pendidikan-
muallimien/

Kuswandji, I. (n.d.). Sang konseptor pesantren KH. Muhammad Idris Jauhari / Iwan
Kuswandi, Ihwan Amalih | OPAC Perpustakaan Nasional RI. Retrieved 24
December 2022, from
https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=963100

Lailatur, D. (n.d.). Konsep Pendidikan Karakter Menurut Thomas Lickona Dalam Buku
Educating For Character: How Our Schools Can Teach Respect And Responsibility
Dan Relevansinya. Retrieved 24 December 2022, from
https://www.academia.edu/34575670

Majid, N. (1997). Bilik-bilik pesantren: Sebuah potret perjalanan. Paramadina.

Rahman, T., Hidayati, F., & Mardiana, D. (2019). Internalisasi Nilai Tasawuf Al-Ghazali
di Pondok Pesantren: Determinasi Makna di Era Disruptif 4.0 | Proceeding of
International Conference on Islamic Education (ICIED). http://conferences.uin-
malang.ac.id/index.php/icied/article/view/1103

Rahmat, A. (n.d.). Konsep Manusia Prespektif Filosof Muslim. 22.

Terjemah Ringkasan Kitab Ihya Ulumuddin Karya Imam Ghazali. (n.d.). Retrieved 24
December 2022, from https://www.galerikitabkuning.com/2021/01/terjemah-
ringkasan-ihya-ulumuddin-pdf.html

Copyrights

Copyright for this article is retained by the author(s), with first publication rights granted to the
journal.

This is an open-access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons
Attribution license This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International
License.

71



