
RAUDHAH Proud To Be Professionals JurnalTarbiyahIslamiyah  

Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun  

P-ISSN : 2541-3686     E-ISSN : 2741-3686 

65 
 

MORAL SUFISM PENDIDIKAN PESANTREN (TELAAH NILAI TASAWUF 

PERSPEKTIF IMAM AL-GHAZALI DI MA'HAD  

TMI AL-AMIEN PRENDUAN)    

 
1Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman  

1Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya  

Email: atiyasyarifah@gmail.com  
2Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya  

Email: achmadasad419@gmail.com  
3Magister Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya  

Email: abuaman1507@gmail.com  

 

 

Abstract. As a result of modernization and industrialization, humans experience moral degradation which 

can reduce their dignity. Modern life as it is now often displays traits that are not commendable, especially in 

the face of this sparkling material. The traits that are not commendable are hirsh, namely excessive desire for 

material things. This article aims to examine more deeply the values of moral sufism in Islamic boarding 

schools, especially Ma'had TMI al-Amien Prenduan Sumenep Madura by using the study of Muhammad 

Al-Ghazali's thoughts. This study used a qualitative research method with the type of library research or 

literature study which is descriptive analysis in nature. Basically, this literature study uses scientific 

journals or articles, books, and references that are relevant to research. Al-Ghazali's Sufism values include: 

Tazkiyatun Nafs (cleansing the soul),Mujahadah (not following lust),Ridloh (Exercise),Get over it 

(alone),Asceticism (away from the world). The process of instilling the values of Al-Ghazali's Sufism in 

Islamic boarding schools. Process of moral knowledge (Moral Knowledge) through book study:Kitab Ihya' 

Ulumuddin, Minhajul Abidin, Bidayatul Hidayah, Qifayatul Atqiya'. 

Keywords: Moral Sufism, Boarding School Education, sufism  

 

 

Pendahuluan  

Salah satu esensi agama Islam adalah akhlak, yaitu akhlak antara seorang hamba 

dengan Tuhannya, antara seorang dengan dirinya sendiri, antara dia dengan orang 

lain, termasuk anggota masyarakat dengan lingkungannya. Akhlak yang terjalin 

dalam hubungan antar hamba dengan Tuhan menegasikan berbagai akhlak yang 

buruk, seperti tamak, rakus, gila harta, menindas, mengabdikan diri kepada selain 

khaliq, membiarkan orang yang lemah dan berkianat. Sebaliknya, mengedepankan 

akhlak kebajikan (terpuji) bisa menambah kesempurnaan iman seseorang, karena 

seorang mukmin yang sempurna adalah mereka yang paling sempurna akhlaknya.  

Akibat modernisasi dan industrialisasi, manusia mengalami degradasi akhlak 

yang dapat menjatuhkan harkat dan martabatnya. Kehidupan modern seperti 

sekarang ini sering menampilkan sifat-sifat yang tidak terpuji, terutama dalam 

menghadapi materi yang gemerlap ini. Sifat-sifat yang tidak terpuji tersebut adalah 

hirsh, yaitu keinginan yang berlebih-lebihan terhadapa materi. Cara menghilangkan 

sifat-sifat tersebut ialah dengan mengadakan penghayatan atas keimanan dan 

ibadahnya, mengadakan latihan secara bersungguh-sungguh, berusaha merubah

mailto:atiyasyarifah@gmail.com
mailto:achmadasad419@gmail.com
mailto:achmadasad419@gmail.com


Moral Sufism Pendidikan Pesantren (Telaah Nilai Tasawuf Perspektif Imam  Al-Ghazali Di 

Ma'had Tmi Al-Amien Prenduan)    
1Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman  

66 
 

sifat-sifatnya itu Agar posisi seseorang berbalik, yakni hawa nafsunya dikuasai oleh 

akal yang telah mendapat bimbingan wahyu. 

Tasawuf sebagai salah satu tipe mistisisme, dalam bahasa Inggris disebut 

sufisme. Kata tasawuf mulai dipercakapkan pada akhir abad kedua hijriah yang 

dikaitkan dengan salah satu jenis pakaian kasar yang disebut shuff atau wol kasar. 

Tasawuf memiliki obsesi kedamaian dan kebahagiaan spiritual yang abadi. Tasawuf 

berfungsi sebagai pengendali berbagai kekuatan yang bersifat merusak 

keseimbangan daya dan jiwa, agar ia kebal terhadap pengaruh luar dirinya untuk 

mencapai kedamaian dan kebahagiaan jiwa. 

Dalam dunia tasawuf diajarkan berbagai cara, seperti riyadhah (latihan) dan 

mujahadah (bersungguh-sungguh) dalam melawan hawa nafsu tadi. Dengan jalan 

ini diharapkan seseorang mendapatkan jalan yang diridlai Allah swt. Tasawuf 

berasal dari bahsa arab yang berarti bisa membersihkan atau saling membersihkan. 

Kata “membersihkan” merupakan kata kerja transitif yang membutuhkan 

objek.(Rahmat, n.d., 2016) Objek dari tasawuf ini adalah akhlak manusia. Kemudian 

saling membersihkan merupakan kata kerja yang didalamnya harus terdapat dua 

subjek yang aktif memberi dan menerima.  

Dalam bahasa Arab kata Khuluqun berarti perangai, sedang jama‟nya  adalah  

Akhlakun.  Dalam  bahasa  Indonesia  berarti  tabi‟at  atau watak.  Jika kata tasawuf 

dengan kata akhlak disatukan, dua kata ini akan menjadi sebuah frase, tasawuf 

akhlaki. Tasawuf akhlaki merupakan bentuk tasawuf yang memagari dirinya 

dengan Al-Qur’an dan Al-Hadis secara ketat, serta mengaitkan ahwal (keadaan) dan 

maqamat (tingkatan rohaniah) mereka kepada kedua sumber tersebut.(Terjemah 

Ringkasan Kitab Ihya Ulumuddin Karya Imam Ghazali, n.d., 2021)  

Secara etimologis, tasawuf akhlaki bermakna membersihkan tingkah laku atau 

saling membersihkan tingkah laku. Tasawuf akhlaki merupakan gabungan antara 

ilmu tasawuf dengan ilmu akhlak. Akhlak erat hubunganya dengan perilaku dan 

kegiatan manusia dalam interaksi sosial pada lingkungan tempat tinggalnya. Jadi, 

tasawuf akhlaki dapat terealisasi secara utuh, jika pengetahuan tasawuf dan ibadah 

kepada kepada Allah SWT dibuktikan dalam kehidupan sosial.  

Berbicara mengenai tasawuf akhlaki, kita kembali mengingat salah satu ulama 

besar, yang memiliki kontribusi pemikiran apik dalam berbagai bidang, salah 

satunya tasawuf. Argumen-argumen yang disuguhkan oleh Al-Ghazali termaktub 

dalam salah satu karya magnum opus nya yaitu kitab Ihya Ulum-al dinn. 

Pemikiran al-Ghazali dalam sejarah filsafat Islam menuai bebarapa pro dan 

kontra para filosuf di dalam memandang sebagian masalah dan persoalan-persoalan 

dalam kajian filsafat, banyak yang berbeda pandangan dan hal ini adalah hal yang 

wajar dan bukan dianggap sebagai sesuatu yang anti filsafat.(Hidayat, n.d., 2017) 

Dalam hal ini bukanlah kita berada di pihak al- Ghazali yang kemudian 

membelanya dengan mengatakan dari seseorang yang anti filsafat lalu 

menjadikannya tokoh yang sangat filisofis yang kemudian disematkan kepada Al-

Ghazali Namun kita hanya berusaha mencoba menelusuri tentang kedudukan al-



RAUDHAH Proud To Be Professionals JurnalTarbiyahIslamiyah  

Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun  

P-ISSN : 2541-3686     E-ISSN : 2741-3686 

67 
 

Ghazali dalam sejarah perkembangan filsafat Islam. Peran apa saja yang telah 

disumbangkan al- Ghazali di dalam dunia filsafat Islam, apa benar Al-Ghazali tokoh 

yang justu berada diluar lingkaran filsafat Islam hal inilah yang menjadikan sebuah 

pertanyaan yang tidak berakhir dengan sebuah jawaban melainkan juga sebuah 

kegundahan yang dialami oleh para pemikir Islam kontemporer saat ini.  

Maka kemudian, Artikel ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam mengenai 

nilai-nilai tasawuf akhlaki dalam pendidikan pesantren khususnya Ma’had TMI Al-

Amien Prenduan Sumenep Madura dengan menggunakan telaah pemikiran 

Muhammad Al-Ghazali  

Metode Penelitian  

Penelitian ini berupaya mendeskripsikan suatu realitas tentang internalisasi 

tasawuf akhlaki prespektif Imam Al-Ghazali di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan. 

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi kasus. 

Studi kasus terikat oleh waktu dan aktivitas, proses pengambilan data dilakukan 

secara mendetail dengan menggunakan berbagai prosedur pengumpulan data 

dalam waktu yang berkesinambungan. Untuk mengetahui proses internalisasi 

tasawuf akhlaki prespektif Imam Al-Ghazali di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan, 

peneliti hadir di kancah penelitian, melalui wawancara dengan beberapa pengurus 

pesantren, seperti Kiai dan Asatidz. selain itu peneliti juga melakukan dokumentasi 

yang digunakan untuk memperoleh data-data tentang struktural dalam lembaga, 

arsip-arsip dan sebagainya yang dianggap penting dan perlu dalam penyusunan. 

Adapun Analisis data dilakukan dengan cara mereduksi data, penyajian data dan 

penarikan kesimpulan. 

Pembahasan  

Nilai-Nilai Tasawuf Akhlaki Menurut Pemikiran Al-Ghazali  

Nilai  tasawuf  al-Ghazali  yang  di  ajarkan  di  Ma’had  Tarbiyatul  Mu’allimien  

Al-Islamiyah  meliputi  Tazkiyatun Nafs (membersihkan jiwa), Mujahadah (menahan 

hawa nafsu), Riadhoh (Latihan), Uzlah (menyendiri, Zuhud (menjauhi dunia). Al-

Ghazali mengatakan di dalam Ihya‟ Ulumuddin seseorang yang ingin mencapai 

kebahagiaan maka yang pertama adalah harus membersihkan hatinya (tazakiyatun 

Nafs), kemudian menjauhi hawa  nafsu (Mujahada), melalui tahapan latihan 

̧(Riadhoh), dan  Menyendiri  (uzlah),  dan   yang   terakhir   adalah menjauhi dunia 

(zuhud)serangkaian nilai tersebut  akan  membentuk  sebuah  karakter  yang  akan  

mengantarkan  pada  kebahagiaan.(Rahman et al., 2019) 

Nilai-nilai tasawuf yang dipraktikkan di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan 

senantiasa berlandaskan pada nilai-nilai keislaman. Pengertian kata Muallimien di 

TMI tidak sekedar berkonotasi pada guru sebagai sebuah profesi, tapi lebih 

ditekankan pada aspek jiwa, akhlak, dan wawasan guru yang harus dimiliki oleh 

para santri atau alumninya. 



Moral Sufism Pendidikan Pesantren (Telaah Nilai Tasawuf Perspektif Imam  Al-Ghazali Di 

Ma'had Tmi Al-Amien Prenduan)    
1Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman  

68 
 

Pendidikan dan pembudayaan yang mengandung nilai-nilai tasawuf dalam 

konteks pemikiran Imam Al-Ghazali tidak hanya ditekankan dari pada aspek 

pengajaran. Sebab, pengajaran hanyalah sebatas apa yang di dapat di dalam kelas 

atau bisa dikatakan hanya sebatas teori. Berbeda halnya dengan pendidikan dan 

pembudayaan, yang mana setiap jengkal pekerjaan mengandung makna pendidikan 

juga pembudayaan dari teori yang didapat dari dalam kelas.Itulah sebabnya 

mengapa di TMI Al-Amien Prenduan menjadikan nilai-nilai tasawuf akhlaki sebagai 

ruh yang melekat dalam diri setiap santri.(‘KH. Muhammad Idris Jauhari (1952-

2012)’, 2013)  

 

Internalisasi Nilai-Nilai Tasawuf Akhlaki di Ma’had TMI Al-Amien Prenduan 

Menurut Pemikiran Al-Ghazali  

Proses  penanaman  atau internalisasi nilai  tasawuf  al-Ghazali  di  Ma’had TMI 

Al-Amien Prenduan  meliputi:  pengetahuan  moral, perasaan  moral  dan  tindakan  

moral.  Nilai  tersebut  sesuai proses  penanaman  karakter  menurut  Thomas 

Lickona sebagaimana bisa lihat melalui proses berikut ini:(Ahmed & Donnan, n.d.)  

Pengetahuan Moral  

Sebuah  pengetahuan  tentang  moral,  akan  tetapi  ada  banyak  jenis  moral    

namun  ada beberapa  jenis  moral  yang  akan  kita  hubungkan  dengan  moral  

kehidupan.  Ada  beberapa  aspek untuk  mengetahui  proses  pengetahuan  moral  

yang  dilakukan  di  dua  lokus  tersebut  diantaranya sebagai berikut:a.Kesadaran 

Moralproses  pemberitahuan  nilai  tasawuf  melalui  pembelajaran  kitab  al-Ghazali  

diantaranya sebagai berikut: Ihya‟ Ulumuddin, Minhajul Abidin, Bidayatul Hidayah, 

Qifayatul Atqiya‟b.Mengetahui Nilai MoralUntuk  mengetahui  nilai  moral  santri  

maka  diperlukan  analisis  terhadap  tindakan  yang telah  dilakukan  oleh  santri  

seperti:  Membersihkan  jiwa (Tazkiyatun nafs),  Menahan  hawa  nafsu (Mujahadah), 

Latihan (Riadhoh), Menyendiri (Uzlah), Zuhud (menjauh dunia). 

 

Perasaan Moral  

Sebuah  perasaan  empati  dari  seseorang  terhadap  realita  yang  ada.  Manusia  

yang  dilahirkan dengan  fitrah  akan mempuyai perasaan  seperti  sifat  jujur, adil 

yang nantinya akan  mengarahkan  kita pada perilaku moral.(Majid, 1997)  

Hati Nurani 

 Hati nurani  merupakan  puncak   dari kebenaran manusia.Kesadaran dalam hal 

ini  diantaranya pentingnya  penanaman  nilai Tazakiyatun Nafs, Mujahadah, Riadhoh, 

uzlah, dan Zuhud dalam kehidupan santri.kesadaran tersebut akan membentuk 

kesalehan dalam diri santri.  

Empati  

Empati adalah sebuah perasaan yang disertai tindakan.(Lailatur, n.d.) Setelah 

kesadaran terbentuk maka selanjutnya akan timbul sebuah tindakan yaitu berupa: 

Shalat, dzikir, istiqosah dan tahlil bersama, solawatan dan burdah, istiqosah dan 

tadabbur lail (renungan malam), qiyamul lail, i‟tiqaf di masjid.  



RAUDHAH Proud To Be Professionals JurnalTarbiyahIslamiyah  

Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun  

P-ISSN : 2541-3686     E-ISSN : 2741-3686 

69 
 

Mencintai  

Hal Yang Baik Kehidupan  di  pesantren  selalu  di  penuhi  hal  yang  baik 

sebagaimana bisa  dilihat  dari keseharian santri untuk selalu beribadah, dzikir, 

bershalawat kepada nabi Muhammad saw serta semangat santri mencintai 

kebersihan dan semangat santi akan kebersamaan. 

Tindakan Moral  

Tindakan merupakan outcomedari dua bagian karakter di atas. Jika seseorang 

memiliki kualitas moral,  kecerdasan  dan  emosi  yang  baik  maka  dia  akan  

melakukan yang ketahui dengan  sadar  dan benar.  

Kompetensi Sebuah sikap baik yang di tunjukkan oleh santri setelah ditanamkan 

nilai tasawuf.Sikap tersebut menunjukkan kemampuan santri dalam menangkap 

dan   merenungkan sehingga menjadi sebuah identitas baru dalam kehidupan santri.  

Kebiasaan. Kebiasaan yang  dilakukan  oleh  santri  sebagai  bentuk  keberhasil  

dari  penanaman  nilai tasawuf.  Setiap  harinya  santri  senantiasa  membiasakan  

dengan  ibadah  seperti: Santri  rajin  dan istiqomah shalat, puasa, sodaqoh dan 

belajar agama. 

 

Implikasi Nilai Tasawuf Akhlaki di Ma’had Tarbiyatul Mu’allimien Al-Islamiyah  

Implikasi nilai tasawuf al-Ghazali di Ma’had Tarbiyatul Mu’allimien Al-

Islamiyah meliputi tiga aspek ibadah, perilaku, dan sosial:  

Implikasi terhadap ibadah seperti terciptanya kebahagiaan dan ketentraman 

dalam melaksanakan ibadah setiap hari. Hal ini sesuai dengan apa yang katakan 

oleh Al-Ghazali Bahwasanya tasawuf adalah jalan(syari‟at) yang akan 

mengantarkan manusia pada kebahagiaan. 

Implikasi terhadap perilaku sperti: terbentuknya akhlak yang baik kepada orang 

tua, kyai, ustad dan sesama teman prilaku tersebut menjadi bekal terhadap santri 

untuk mendapatkan kebahagiaan di dalam pondok   pesantren. Menurut al-Ghazali 

“Sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan macam-macam perbuatan 

dengan gampang dan mudah dengan tidak memerlukan pemikiran dan 

pertimbangan.(Ambiya, n.d.)  

Implikasi terhadap sosial santri meluputi terbentuknya ukhuwah islamiya dan 

sikap gotong royong antara santri dengan warga sekitar pesantren. Dengan 

demikian hal ini sesuai dengan apa yang dikatakan oleh Amin Syukur dalam 

bukunya tasawuf sosial tanggung jawab sosial (tanggu ng jawab bersama), tasawuf 

sosial tidak bersifat isolatif akan tetapi harus aktif turut membangun masyarakat 

dalam segala hal baik aspek sosial, politik, ekonomi dan keagamaan.(Rahman et al., 

2019) Seorang sufi sejati harus lebih empirik, pragmatis dan fungsional terhadap 

kehidupan masyarakat.  

Maka dari tigas aspek implikasi yang telah dipaparkan di atas, suasana 

kehidupan santri senantiasa berlandaskan Islami, Tarbawi dan Ma’hadi. Hal 

tersebut dibiasakan dan dibudayakan secara terus menerus dalam kehidupan santri 

sehari-hari. Sehinggalama-kelamaan akan menjadi “tradisi, sunnah, habits, 



Moral Sufism Pendidikan Pesantren (Telaah Nilai Tasawuf Perspektif Imam  Al-Ghazali Di 

Ma'had Tmi Al-Amien Prenduan)    
1Atiyatus Syarifah, 2Achmad As’ad Abd Aziz, 3Abu Aman  

70 
 

custom,’adah atau watak” yang melekat kuat dalam jiwa mereka sewaktu-waktu bias 

muncul secara spontan kapanpun, dimanapun tanpa harus melewati proses 

pemikiran dan pertimbangan. 

Dari proses pembudayaan ini diharapkan santri akan memiliki kemampuan-

kemampuan (competence). Keterampilan-keterampilan (skils) dalam berbagai aspek 

hidup sehingga akhirnya mampu lahirkan prestasi-prestasi hidup yang bermakna 

bagi dirinya sendiri, orang lain bagi agama, nusa dan bangsa.  

Secara garis besar, ada 4 jenis mu’amalat yang harus dikuasai oleh para santri 

dalam hidup ini. Keempat mu’amalat tersebut harus ditopang oleh 8 jenis 

kemampun atau keterampilan sebagai berikut:(Kuswandi, n.d.) 

Mu’amalah ma’a Allah wal Rasul. Yang tercrmin dalam Spiritual competence 

(keterampilan spiritual). Mu’amalah ma’an Nafsi. Yang tercermin dalam Individual 

life competence (keterampilan hidup sehari-hari) Intellectual Competence. 

(keterampilan Intelectual). Mu’amalah ma’an Nas yang tercermin dalam Social 

Competence (keterampilan hidup bersama orang lain) Leadership Competence 

(keterampilan memimpin Education Competence (keterampilan mendidik) Dakwah 

Competence (keterampilan berdakwah). Mu’amalah ma’al bi’ah yang tercermin dalam 

Environment competence (keterampilan menyukai lingkungan). 

Kesimpulan  

 Nilai  Tasawuf Al-Ghazali diantaranya: Tazkiyatun Nafs (membersihkan jiwa), 

Mujahadah (tidak menuruti  hawa nafsu), Ridloh (Latihan), Uzlah (menyendiri), Zuhud 

(menjauhi dunia). Proses Penanaman  nilai tasawuf  Al-Ghazali di  pondok  

pesantren. Proses  pengetahuan  moral (Moral Knowledge) melalui kajian kitab: Kitab 

Ihya‟ Ulumuddin, Minhajul Abidin, Bidayatul Hidayah, Qifayatul Atqiya‟. Proses 

perasaan moral (Moral  Feeling) melalui  kegiatan: Tazkiyatun Nafs seperti: Ibadah  

wajib,  sunnah dan nawafil. Mujahadah seperti:  Mengikuti seluruh  aturan-aturan  

pondok. Riadhoh seperti:  Latihan  puasa  dan  ibadah  shalat  nawafil. Uzlah seperti: 

Tadabbur lail (renungan malam), qiyamul lail, i‟tikaf di masjid. Zuhud seperti: 

Kesederhanaan hidup di pondok pesantren.  Tindakan  Moral (Moral  Action) antara  

lain: Terbentuknya karakter qur‟ani  seperti: sabar,  jujur, ikhlas, cinta kepada nabi 

Muhammad saw dan takut kepada Allah swt. Istiqomah dalam ibadah seperti 

shalat, puasa  dan  dzikir, Semangat  santri  mengingat  Allah  swt  dan  Rasulullah  

saw.  Santri  semakin  rajin  belajar  dan cinta ilmudan Implikasi Penanaman Nilai 

Tasawuf Al-GhazaliImplikasi terhadap Ibadah: Terciptanya ketentraman, 

kebahagiaan dan kesadaran santri dalam  menjalankan  ibadah. 

 Impikasi  terhadap  Perilaku:  Terciptanya  akhlakul karimah baik kepada orang 

tua, kyai, ustad dan teman. Implikasi terhadap Sosial: Terciptanya kesalehan sosial 

dan ukhuwah islamiyah antara santri dan  masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 



RAUDHAH Proud To Be Professionals JurnalTarbiyahIslamiyah  

Volume x Nomor x Edisi Juni/Desember Tahun  

P-ISSN : 2541-3686     E-ISSN : 2741-3686 

71 
 

Ahmed, E. A. S., & Donnan, H. (n.d.). Islam, Globalization and Postmodernity. 

Ambiya, M. (n.d.). Filsafat Jiwa Menurut Ibnu Arabi. 20. 

Hidayat, W. (n.d.). Tasawuf Akhlaki ABu Hamid al-Ghazali (Studi atas Kitab Kimiya’ al-

Sa’adah). Universitas Islam Negeri Jakarta. 

KH. Muhammad Idris Jauhari (1952-2012): Konseptor Pendidikan Mu’allimien. 

(2013, October 19). Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan. https://al-

amien.ac.id/kh-muhammad-idris-jauhari-1952-2012-konseptor-pendidikan-

muallimien/ 

Kuswandi, I. (n.d.). Sang konseptor pesantren KH. Muhammad Idris Jauhari / Iwan 

Kuswandi, Ihwan Amalih | OPAC Perpustakaan Nasional RI. Retrieved 24 

December 2022, from 

https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=963100 

Lailatur, D. (n.d.). Konsep Pendidikan Karakter Menurut Thomas Lickona Dalam Buku 

Educating For Character: How Our Schools Can Teach Respect And Responsibility 

Dan Relevansinya. Retrieved 24 December 2022, from 

https://www.academia.edu/34575670 

Majid, N. (1997). Bilik-bilik pesantren: Sebuah potret perjalanan. Paramadina. 

Rahman, T., Hidayati, F., & Mardiana, D. (2019). Internalisasi Nilai Tasawuf Al-Ghazali 

di Pondok Pesantren: Determinasi Makna di Era Disruptif 4.0 | Proceeding of 

International Conference on Islamic Education (ICIED). http://conferences.uin-

malang.ac.id/index.php/icied/article/view/1103 

Rahmat, A. (n.d.). Konsep Manusia Prespektif Filosof Muslim. 22. 

Terjemah Ringkasan Kitab Ihya Ulumuddin Karya Imam Ghazali. (n.d.). Retrieved 24 

December 2022, from https://www.galerikitabkuning.com/2021/01/terjemah-

ringkasan-ihya-ulumuddin-pdf.html 

 

 

Copyrights 

Copyright for this article is retained by the author(s), with first publication rights granted to the 

journal. 

This is an open-access article distributed under the terms and conditions of the Creative Commons 

Attribution license This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 

License. 

 


