
63

RAUDHAH Proud To Be Profesional Jurnal Tarbiyah Islamiyah
Volume 5 Nomor Edisi 1 Juni 2020
P-Issn : 2541:3686

KONSEP PEMIKIRAN AHMAD TAFSIR
DALAM ILMU PENDIDIKAN

ISLAM

Komputri Apria Santi
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raudhatul Ulum Sakatiga (STITRU)

Email: stiru.ac.id/komputri@stitru.ac.id

Sefri Kandi Ja’far Yazid
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raudhatul Ulum Sakatiga (STITRU)

Email: stiru.ac.id/sefrikandi@stitru.ac.id

Abstract/Abstrak
Ahmad Tafsir adalah seorang pakar dalam bidang pendidikan, khususnya pendidikan

Islami dan sudah banyak menulis karya-karya tentang pendidikan Islami dan filsafat. Ahmad
Tafsir cenderung dalam melakukan kajian tentang pendidikan Islami dan filsafat. Penelitian
ini dikhususkan pembahasannya kepada konsep pendidikan Islami berdasarkan pemikiran
Ahmad Tafsir yang bertujuan untuk mengetahui konsep pendidikan Islami yang sesuai
untuk diterapkan dalam lembaga-lembaga pendidikan Islam khususnya di Indonesia. Jenis
penelitian yang digunakan adalah kepustakaan (library research) dan metode analisis
datanya adalah deskriptif. Dari hasil telaah berbagai bukunya diperoleh penjelasan bahwa
Ahmad Tafsir menawarkan suatu konsep pendidikan Islami yang berangkat dari keimanan.
Menurut pendapatnya pengertian pendidikan Islami, tujuan pendidikan Islami, kurikulum
pendidikan Islami, dan evaluasi Pendidikan Islami harus berlandaskan keimanan kepada
Allah SWT. Karena keimanan akan mengantarkan para peserta didik untuk mencapai
tujuannya, yaitu menjadi Muslim yang sempurna (Insan Kamil).

Kata kunci: Ahmad Tafsir, pendidikan Islami, keimanan.

mailto:stiru.ac.id/komputri@stitru.ac.id
mailto:stiru.ac.id/sefrikandi@stitru.ac.id


64

Pendahuluan
Pendidikan merupakan suatu proses generasi muda untuk dapat

menjalankan kehidupan dan memenuhi tujuan hidupnya secara lebih efektif dan
efisien. Pendidikan lebih daripada pengajaran, karena pengajaran sebagai suatu
proses transfer ilmu belaka, sedang pendidikan merupakan transformasi nilai dan
pembentukan kepribadian dengan segala aspek yang dicakupnya.

Perbedaan pendidikan dan pengajaran terletak pada penekanan pendidikan
terhadap pembentukan kesadaran dan kepribadian anak didik di samping transfer
ilmu dan keahlian.

Pengertian pendidikan secara umum yang dihubungkan dengan Islam
sebagai suatu system keagamaan menimbulkan pengertian-pengertian baru, yang
secara implicit menjelaskan karakteristik-karakteristik yang dimilikinya.

Pendidikan menurut bahasa Arab dikenal dengan istilah Ta’lim, Ta’dib,
Tarbiyah, Irsyad, Tadris, dan Riyadiyah, (Mudzakkir, 2006). Walaupun banyak
istilah pendidikan yang mendefinisikan tentang pendidikan, akan tetapi tujuan dari
pendidikan Islam yaitu memiliki pengertian yang sama untuk membentuk
karakteristik peserta didik yang sesuai dengan harapan. Baik pendidikan ataupun
pengajaran dalam proses kegiatan belajar mengajar akan lebih sempurna jika
ditanamkan pendidikan akhlak, pendidikan jasmani, pendidikan perasaan,
pendidikan masyarakat, pendidikan pribahasa, dan lain sebagainya. Dengan
pendidikan yang sempurna, maka tercapailah pendidikan yang membentuk insan
kamil. Ada beberapa kebutuhan yang dibutuhkan untuk tercapai kepada insan kamil,
yakni dengan berakal sehat dan bertubuh kuat, dalam pribahasa “akal yang sehat
terdapat pada tubuh yang kuat”. Maksudnya ketika akal kita berfungsi dengan baik,
dapat berfikir secara rasional dan sistematis, secara otomatis badan kita masuk
dalam kategori tubuh yang sehat.

Tujuan pendidikan merupakan sesuatu yang sentral dalam pendidikan. Sebab
tanpa perumusan yang jelas tentang tujuan pendidikan, perbuatan menjadi tanpa
arah, bahkan salah langkah dan tidak sesuai dengan harapan. Demikian juga dengan
pendidikan Islam yang berusaha untuk membentuk pribadi manusia melalui proses
yang panjang dengan suatu tujuan pendidikan yang jelas dan direncanakan.

Namun, tidak semua tujuan yang telah direncanakan tersebut berjalan mulus
tanpa sandungan sedikitpun. Permasalahan seringkali muncul yang berkaitan
dengan tujuan pendidikan Islam, yaitu ketika output pendidikan yang dihasilkan
tidak sesuai dengan tujuan tersebut. Berdasarkan masalah tersebut di atas, telah
ditemukan kasus-kasus seperti korupsi, pelecehan seksual, kekerasan dalam rumah
tangga dan lain sebagainya yang dilakukan oleh seorang yang telah mengenyam
sebuah pendidikan Islam. Kejadian ini dapat diidentifikasi sebagai kurangnya
pemahaman tentang hakekat tujuan pendidikan Islam dalam pribadi orang tersebut.

Pendidikan sebagai upaya untuk membangun sumber daya manusia
memerlukan wawasan yang sangat luas, karena pendidikan menyangkut seluruh
aspek kehidupan manusia, baik dalam pemikiran maupun pengalamannya. Oleh
karena itu, pembahasan pendidikan tidak cukup berdasarkan pengalaman saja,



65

melainkan dibutuhkan suatu pemikiran yang luas dan mendalam. Secara historis
pertumbuhan dan perkembangan pendidikan Islam berperan sebagai mediator
dimana ajaran Islam dapat disosialisasikan kepada masyarakat. Melalui pendidikan
inilah masyarakat Indonesia dapat memahami, menghayati dan mengamalkan
ajaran Islam sesuai dengan Al-Qur’an dan Al-Sunnah. Tetapi ada satu hal penting
yang saya prihatinkan tentang pendidikan Islam di Indonesia.

Menurut Ahmad Tafsir, mengapa setiap pendidikan Islam yang ada di bawah
naungan lembaga atau sekolah-sekolah yang berbasis Islam secara pukul rata
mutunya lebih rendah ketimbang lembaga atau sekolah pemerintah dan sekolah
yang dikelola oleh lembaga Katolik (Tafsir, 2007). Masalah yang paling besar adalah
pendidikan kita belum bisa menghasilkan lulusan yang berakhlak mulia, tidak
punya kepekaan sosial, suka narkoba dan suka korupsi, padahal itu semua termasuk
koruptor adalah orang yang gagal menjadi manusia sekalipun dia seseorang pejabat
atau pengusaha sukses.

Adapun yang harus dibenahi itu menurut Ahmad Tafsir (2007) ialah: (1)
Hendaknya mendahulukan yang wajib dan membelakangkan yang sunnah. (2)
Lebih memperhatikan mutu pendidikan sekolah Islam, karena mutu sekolah itu
menentukan mutu umat Islam dan Negara Indonesia. (3) Etos ekonomi hendaknya
diubah, keuntungan jangan seluruhnya diberikan kepada orang lain, umat Islam
masih membutuhkan pendidikan. Akan tetapi, masih banyak permasalahan
pendidikan Islam yang belum tuntas penyebabnya. Justru yang paling menentukan,
yaitu pengelola sekolah, kepala sekolah dan guru sekolah, karena pendidikan Islam
belum memiliki teoriteori pendidikan Modern dan Islam. Menurut Ahmad Tafsir,
ada dua teori pendidikan, yaitu teori pendidikan barat (ini disebut modern) dan
teori pendidikan Islam yang berlandaskan AlQur’an dan Al-Hadist.

Karena teori yang dikemukakan oleh Ahmad Tafsir tidak bermaksud berlaku
secara universal sebagaimana layaknya suatu teori Ilmiah. Teori-teori yang
dijelaskan oleh Ahmad Tafsir adalah khusus untuk pendidikanpendidikan Islam
lebih unggul dan lebih baik mutunya dibandingkan pendidikan umum. Contoh-
contoh permasalahan sebagaimana tersebut di atas itulah yang menjadi kajian
penelitian ini, di tengah dekadensi moral bangsa yang berpangkal pada krisis
pendidikan Islam harus ditingkatkan visi dan misinya agar tujuannya bisa tercapai
dan berhasil dengan baik. Apabila menggunakan konsep-konsep pendidikan Islam
yang sesuai dengan Al-Qur’an dan Al-Hadist. Dan dalam jurnal ini peneliti mengangkat
permasalahan tentang bagaimana biografi Ahmad Tafsir dan bagaimana konsep pemikiran
Ahmad Tafsir dalam Ilmu Pendidikan Islam. Oleh karena itu, penting kiranya penelitian
ini dilakukan guna mencari konsep pendidikan Islam dengan mengambil pemikiran
salah satu tokoh Islam yang banyak memberi kontribusi pemikirannya dalam dunia
pendidikan Islam.

Kajian Pustaka
Kata“pendidikan”yang umum kita gunakan sekarang, dalam bahasa arabnya

adalah “tarbiyah”, dengan kata kerja “rabba”. Kata “pengajaran” dalam bahasa



66

arabnya adalah “ta’lim” dengan kata kerjanya “alama”. Pendidikan dan pengajaran
dalam bahasa arabnya “tarbiyah wa ta’lim” sedangkan “pendidikan islam” dalam
bahasa arabnya adalah “tarbiyah islamiyah”. Kata kerja rabba (mendidik) sudah di
gunakan pada zaman nabi muhammad SAW (Drajat, 2000).

Pendidikan secara teoritis mengandung pengertian “memberi makan”
(opvoeding) kepada jiwa anak didik sehingga mendapatkan kepuasan rohaniah,
juga sering diartikan dengan “ menumbuhkan” kemampuan dasar manusia (Arifin,
1997).

Menurut Syafri (2012), di dalam tataran teoretik, istilah pendidikan
berhubungan dengan fungsi yang luas dari pemeliharaan dan perbaikan kehidupan
suatu masyarakat, terutama membawa generasi muda kepada tanggung jawab dan
kewajibannya dalam masyarakat.

Sedangkan menurut Drajat (2000), pendidikan Islami lebih kepada tarbiyah
daripada ta’lim ataupun ta’dib. Menurutnya, makna tarbiyah lebih lengkap
pembinaannya karena mencakup arti pembinaan, pendidikan, pengasuhan, dan
pemeliharaan.

Dalam hal ini tampaknya Syafri (2012) mempunyai pandangan yang sama
dengan Zakiah Daradjat, ia cenderung memaknai pendidikan sebagai tarbiyah.
Dalam AlQur’an kata tarbiyah berasal dari kata kerja ‘rabba’ yang memiliki makna
mendidik, mengatur, memelihara. Sedangkan kata ta’lim berasal dari kata kerja
‘allama’ yang berarti memberi tahu, memberi pengetahuan; dan kata ta’dib berasal
dari kata kerja ‘addaba’ yang memiliki makna beretika, menjadikan beradab. Jadi
penamaan tarbiyah memiliki nilai-nilai spiritual yang lebih lengkap dan memiliki
makna yang integral dengan ta’lim dan ta’dib.

Jadi, Pendidikan Islam berarti sistem pendidikan yang memberikan
kemampuan sseseorang untuk memimpin kehidupannya sesuai dengan cita-cita dan
nilai-nilai Islam yang telah menjiwai dan mewarnai corak kepribadiannya, dengan
kata lain pendidikan Islam adalah suatu sistem kependidikan yang mencakup
seluruh aspek kehidupan yang dibutuhkan oleh hamba Allah sebagaimana Islam
telah menjadi pedoman bagi seluruh aspek kehidupan manusia baik duniawi
maupun ukhrawi.

Metode Penelitian
Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian
Jenis penelitian adalah jenis penelitian perpustakaan, (Sugiyono, 2011).
Adapun peneliltian ini yang berupa penelitian pustaka, maka dalam proses
penghimpunan datanya, maka penulis menghimpun data berupa informasi
melalui literature-literatur yang penulis peroleh di perpustakaan berupa
buku-buku ataupun artikel-artikel yang penulis gunakan dalam mengkaji
pengertian-pengertian dan aspek-aspek pendidikan Islam dalam pandangan
Ahmad Tafsir.

2. Metode Pengumpulan Data



67

a. Metode studi kepustakaan, adalah metode dimana data dikumpulkan
melalui studi keperpustakaan, yaitu dengan mencari, membaca,
mempelajari dan mengkaji macam-macam sumber data yang berkaitan
dengan permasalahan yang hendak diteliti (Sukardi, 2014).

b. Metode dokumentasi, adalah penelitian yang dilakukan dengan mencari
data mengenai hal-hal atau variabel yang beruppa catatan, transkip, buku,
surat kabar, majalah, prasasti, notulen rapat, legger, agenda dan
sebagainya (Arikunto, 2013)

Teknik Analisis Data
Adapun teknik analisis data yang dilakukan penilit adalah dengan cara

berpikir deduktif. Cara berpikir deduktif adalah suatu bentuk pendekatan
pemikiran yang mengutamakan langkah awal dari pengetahuan umum yang telah
diverifikasikan yang kemudian akan memperoleh bentuk kesimpulan yang sifatnya
lebih spesifik (Sukardi, 2014). Mengingat penelitian ini adalah penelitian kualitatif,
maka diadakan analisis data dengan menggunakan tiga pendekatan sebagaiberikut:
1. Pendekatan Sejarah
Dengan ini penulis bermaksud untuk menggambarkan sejarah biografis dari
Ahmad Tafsir yang meliputi riwayat hidup, pendidikan, latar beakang
pemikiran serta karya-karyanya, melalui pendekatan ini peneliti
memfokuskan pencarian data dengan metode dokumentasi melalui buku-
buku yang berkaitan erat dengan peristiwa yang sedang diteliti sehingga
memperoleh gambaran secara objek gambaran secara objektif terhadap objek
yang sedang diteliti (Sukardi, 2014).

2. Pendekatan Deskriptif
Pendekatan ini dimaksudkan untuk menyelidiki keadaan, kondisi atau hal
lain-lain yang sudah disebutkan, yang hasilnya dipaparkan dalam bentuk
laporan penelitian. Dengan ini penelitian hanya memotret apa yang terjadi
pada diri objek atau wilayah yang diteliti, kemudian memaparkan apa yang
terjadi dalam bentuk laporan penelitian secara lugas, seperti apa adanya
(Arikunto, 2013).

Pembahasan
1. Bigrafi Ahmda Tafsir

Ahmad Tafsir adalah seorang pakar dalam bidang pendidikan. Gagasan atau
ide tentang pemikiran pendidikannya cukup baru dan dapat dipertimbangkan
sebagai rujukan dalam hal ilmu pendidikan Islami. Dengan begitu mengingat begitu
banyaknya pakar pendidikan Islam di Indonesia yang dengan gigih
menuangkan gagasan-gagasan mereka untuk kemajuan pendidikan di negara ini,
maka pemikiran Ahmad Tafsir tentang pendidikan di sini juga bisa untuk
diambil atau digunakan sebagai bahan perbandingan ataupun tambahan dalam
khazanah ilmu-ilmu pendidikan Islami (Tafsir 2012).

Ahmad Tafsir, lahir di Bengkulu 19 April 1942. Pendidikannya diawali di
Sekolah Rakyat (sekarang SD) di Bengkulu, melanjutkan sekolah di PGA



68

(Pendidikan Guru Agama) 6 tahun di Yogyakarta. Selanjutnya belajar di Fakultas
Tarbiyah IAIN Yogyakarta, dan menyelesaikan Jurusan Pendidikan Umum tahun
1969. Tahun 1975-1976 (selama 9 bulan) mengambil Kursus Filsafat di IAIN
Yogyakarta. Tahun 1982 mengambil Program S2 di IAIN Jakarta. Tahun 1987 sudah
menyelesaikan S3 di IAIN Jakarta juga. Sejak tahun 1970, Tafsir mengajar di Fakultas
Tarbiyah IAIN Bandung, sampai sekarang. Tahun 1993, Guru Besar Ilmu
Pendidikan ini mempelopori berdirinya Asosiasi Sarjana Pendidikan Islam. (ASPI).
Sejak Januari 1997 diangkat menjadi Guru Besar pada Fakultas Tarbiyah IAIN
Bandung (Tafsir, 2012).

Karya tulis beliau berupa buku, artikel, dan makalah pada umumnya
membahas tentang filsafat dan pendidikan. Selain itu beliau juga sering
menyajikan makalah dalam seminar-seminar nasional dalam bidang
kemasyarakatan, agama, filsafat, dan akhir-akhir ini sering menulis tentang tasawuf.
Kemudian di sela-sela kesibukannya, Ahmad Tafsir banyak menulis di surat kabar
berupa artikel ringan dan umumnya mengenai agama dan pendidikan, kadang-
kadang menggunakan pendekatan filsafat. Beliau tidak pernah aktif dalam bidang
politik, bukan karena tidak punya kesempatan melainkan karena beliau tidak
berminat untuk terjun di dalamnya (Tqfsir2012).

Pada tahun 1975-1976 Ahmad Tafsir mendapat kesempatan mengikuti kursus
intensif filsafat dan sejarah di IAIN Yogyakarta selama sembilan bulan. Dan pada
tahun 1982-1987 Ahmad Tafsir mengikuti pendidikan lanjutan pada Sekolah Pasca
Sarjana di IAIN Jakarta untk program S-2 dan S-3. Tahun 1984 Ahmad Tafsir
mengadakan penelitian tentang sekolah-sekolah Muhammadiyah di beberapa kota.
Hasil penelitiannya itu sebagian ditulis dalam tesis magisternya. Pada tahun 1987,
Ahmad Tafsir harus menulis disertasi untuk mengakhiri studinya di sekolah Pasca
serjana IAIN Jakarta. Sebagai penganut Islam, sebenarnya Ahmad Tafsir sakit hati
melihat kenyataan itu, mengapa orang katolik dapat membuat sekolah yang rata-
rata baik, sedangkan Muhammadiyah (Islam), tidak? Sebagai peneliti, disini Ahmad
Tafsir memang memihak, beliau terlibat dalam emosi keagamaannya. Akan tetapi,
sakit hati itu tidak menyelesaikan persoalan (Tafsir 2007).

Lantas Ahmad Tafsir mencoba memperhatikan (penelitian dangkal) sekolah-
sekolah yang dikelola oleh organisasi atau yayasan Islam selain Muhammadiyah.
Ternyata hasilnya sama, bahkan cenderung lebih rendah mutunya ketimbang
sekolah-sekolah Muhammadiyah. Ini sih, pukul rata menurut Ahmad Tafsir. Karena
ada juga satudua sekolah Islam baik, bahkan favorit, bergengsi ukuran Ahmad
Tafsir yang digunakan dalam membandingkan itu sederhana saja, yaitu jumlah
lulusan yang diterima diperguruan tinggi negeri. Inilah permulaannya beliau
tertarik serius untuk memperhatikan sekolah-sekolah Islam. Untuk menulis
disertasi itu supaya memperdalam studinya tentang sekolah-sekolah
Muhammadiyah. Menurut Ahmad Tafsir disertasi itu sendiri tidak terlalu baik,
tetapi ada satu hal penting yang ditemukan oleh Ahmad Tafsir dalam penelitian itu:
mengapa sekolahsekolah Islam secara pukul rata mutunya lebih rendah ketimbang
sekolah-sekolah pemerintah dan sekolah yang dikelola oleh lembaga-lembaga



69

Katolik. Ketertarikan lahir dalam bentuk renungan dan penelitian lapangan dalam
berbagai kesempatan. Tatkala Ahmad Tafsir diundang ke Ujung Pandang untuk
satu seminar, Ahmad Tafsir memanfaatkan juga peluang itu untuk bertanya-tanya
kepada kawan-kawannya dari sudut tanah air. Ahmad Tafsir tidak lupa bertanya
kepada mereka tentang sekolah-sekolah Islam di tempat mereka. Yang diperoleh
Ahmad Tafsir memperkuat pendapatnya bahwa sekolah-sekolah Islam memang
pukul rata rendah mutunya. Kebetulan Ahmad Tafsir pernah memimpin SMP
Muhammdiyah selama tujuh tahun di Bandung. Selama di Yogyakarta Ahmad
Tafsir tidak pernah lepas dari sekolah Muhammadiyah, belajar dan mengajar. Dari
penelitian yang cukup mendalam, Ahmad Tafsir menemukan jawabannya bahwa
sekolah-sekolah Islam bukan kekurangan dana atau umat Islam miskin, melainkan
yang harus dibenahi ialah pola pemikirannya. Karena menurut Ahmad Tafsir umat
Islam tidak sadar pentingnya pendidikan atau tidak memperhatikan mutu sekolah
Islam. Pada Tahun 1997, Ahmad Tafsir diangkat menjadi Guru Besar Ilmu
Pendidikan di Fakultas IAIN Bandung (Tafsir 2012).

Tahun 1993 Ahmad Tafsir mempelopori berdirinya Asosiasi Sarjana
Pendidikan Islam (ASPI) dan sampai tahun 2000 masih menjabat sebagai ketua.
Tidak lama setelah didirikan ASPI, sejak itu pula tahun 1994 sampai than 1996
banyak sekali mengadakan seminar nasional untuk membicarakan dan membahas
Ilmu Pendidikan Islam. Hasilnya, tahun 1995 diterbitkan Epistemologi untuk Ilmu
Pendidikan Islam, buku ini berisi tentang filsafat, paradigma, metodologi, model
penelitian, dan peta penelitian semuanya untuk pendidikan Islam.8 Pada tahun 1974
Ahmad Tafsir mencoba menyusun diktat yang berisi tuntunan Lesson Plan
(persiapan mengajar) khusus membantu mahasiswanya yang keluar menjadi guru
agama Islam di sekolah menengah. Di dalam diktat itu baru dibuat pembahasan
yang sangat singkat. Secara berangsur-angsur diktat itu disempurnakan pada tahun
1986, penyempurnaan itu Ahmad Tafsir menganggap selesai dan siap diterbitkan
pada tahun 1990. Naskah itu diterbitkan pertama kalinya (cetakan pertama) oleh
Penerbit Remaja Rosdakaraya Bandung dengan judul buku Metodik Khusus
Pendidikan Agam Islam (MKPAI). Pada tahun 1998 berlaku kurikulum baru
Fakultas Tarbiyah yang disebut kurikulum 1988 (Tafsir 2013)

Pada kurikulum 1988 itu nama mata kuliah Metodik Khusus Pendidikan
Agama Islam (MKPAI) diganti dengan Metodologi Pengajaran Agama Islam (MPAI).
Kemudian pada tahun 1994 kurikulum Tarbiyah berganti lagi. Dalam kurikulum itu
digunakan Metodologi Pengajaran Agama Islam (MPAI) juga. Pada tahun 1995,
tatkala Ahmad Tafsir hendak menerbitkan cetakan ketiga buku MKPAI itu, judul
MKPAI tersebut oleh Ahmad Tafsir diubah menjadi MPAI (Metodologi Pengajaran
Agama Islam) disesuaikan dengan nama mata kuliah itu dalam kurikulum Fakultas
Tarbiyah yang terbaru. Isi MPAI lebih luas dari pada isi MKPAI yang lama. Karena
ada sedikit perubahan dan tambahan, ada 3 bab yaitu BAB 7 sampai dengan BAB 9
sebanyak 45 halaman dan beberapa revisi pada halaman-halaman yang lain.

Sejak lama Ahmad Tafsir mengajarkan Filsafat Pendidikan dan Filsafat
Pendidikan Islami di beberapa perguruan tinggi, pada jenjang S1 maupun S2.



70

Sebelum Ahmad Tafsir memberikan kuliah biasanya beliau telah menyiapkan bahan,
yang kadang-kadang telah berupa makalah. Makalah beliau dibagikan kepada
mahasiswa lantas beliau membahasnya. Seringkali terjadi perubahan dan perbaikan
pada isi makalah setelah pembahasan itu. Makalah-makalah Ahmad Tafsir itu
diseleksi secara ketat kemudian diambil oleh temannya kemudian ditulis ulang.
Dengan ditulis ulang kesempatan yang baik untuk memperbaiki dan memperkaya
data dengan menambahkan makalahmakalah seminar, dan lain-lain, sehingga
jadilah buku Filsafat Pendidikan Islam. Ahmad Tafsir berterima kasih kepada para
mahasiswanya yang telah ikut mematangkan gagasan-gagasannya. Jadi buku
Filsafat Pendidikan Islam ini yang amat sederhana menjadi media beliau, mengajak
para pembaca untuk mendiskusikan gagasan-gagasan tersebut (Tafsir 2013).

Ahmad Tafsir berterima kasih kepada banyak orang yang membantu,
mendorong, yang akhirnya menjadi penyebab beliau berani menerbitkan buku ini.
Secara khusus beliau berterima kasih kepada muridnya yang bernama Tedy Priatna
dan Deden Efendi yang telah membantu beliau ketika buku Filsafat pendidikan
Islami masih berupa draf, yang kadang-kadang mereka juga mengejek gagasan-
gagasan yang beliau tulis dalam bukunya. Kalau mereka mengejek biasanya Ahmad
Tafsir akan berkata, “diam dulu, kamu kan baru lahir kemarin.” Dalam hal
mengejek itu Darun Setiyadi juga sering ikut-ikutan. Tetapi dibalik itu semua ejekan
mereka sebenarnya membantu Ahmad Tafsir “mematangkan” gagasan-gagasan
beliau tersebut, karena topik pembahasan Filsafat Pendidikan Islam banyak yang
sama dengan topik pembahasan Ilmu Pendidikan Islam, tetapi mhahasiswa tidak
perlu mengajukan pertanyaan itu. Inilah penyebab utama yang mendorong Ahmad
Tafsir menulis buku Filsafat Pendidikan Islam dan Ilmu Pendidikan Islam. Ahmad
Tafsir ingin menjelaskan perbedaan antara Filsafat Pendidikan Islam dan Ilmu
Pendidikan Islam. Ahmad Tafsir mencoba memisahkan teori-teori Ilmu pendidikan
Islam dari teori-teori Filsafat pendidikan Islam.

2. Konsep Pemikiran Ahmad Tafsir
a. Pengertian Pendidikan Islami Menurut Ahmad Tafsir

Pendidikan Agama Islam mempunyai kedudukan dan peranan yang
sangat penting didalam pembangunan bangsa. Dalam konteks pembangunan
bangsa, pendidikan karakter merupakan usaha sadar dan terencana untuk
mewujudkan suasana serta proses pemberdayaan potensi dan pembudayaan
peserta didik guna membangun karakter pribadi atau kelompok yang bertujuan
dapat memberikan kontribusi optimal dalam mewujudkan masyarakat sesuai
Pancasila (Hamdani dan Saebani, 2013). Tujuan dari pendidikan karakter adalah
mengajarkan nilai-nilai tradisional tertentu, nilai-nilai yang diterima secara luas
sebagai landasan prilaku yang baik dan bertanggung jawab (Kementrian
Pendidikan dan Kebudayaan RI, 2010). Oleh karena itu, dalam rangka
pencapaian tujuan pendidikan maka perlu diusahakan agar pendidikan Agama
Islam dapat dilaksanakan secara efektif dan efisien melalui perbaikan metode
dan sistem, penyempurnaan materi dan sarana yangmencukupi.



71

Pendidikan menurut Ahmad Tafsir adalah bimbingan yang diberikan
kepada seorang agar ia berkembang secara maksimal. Dengan demikian,
pendidikan Islami sebenarnya sudah mulai dapat dirumuskan. Akan tetapi,
ingatlah ini hanya sebagai dari pendidikan, yaitu pendidikan oleh orang lain.
Pendidikan oleh diri sendiri dan pendidikan oleh lngkungan tidak disebut
pendidikan. Ini adalah pendidikan dalam arti sempit. Definisi inilah yang kita
ambil. Definisi inilah selanjutnya yang digunakan dalam tulisan ini, dan teori-
teori yang akan dibicarakan hanyalah mencakup teori-teori pendidikan untuk
pendidikan untuk pendidikan seperti itu dalam keluarga, di masyarakat, dan
terutama di sekolah.

Pendefinsisian ini saya interup sebentar untuk menjelaskan perbedaan
pendidikan dan pengajaran, dan istilah yang sebenarnya mudah dipahami,

tetapi buku-buku sering membuat uraian yang malahmenyulitkan pembacanya.
Menurut Ahmad Tafsir, kata “Islami” dalam “Pendidikan Islami”

menunjukkan warna pendidikan tertentu, yaitu pendidikan yang berwarna
Islam, pendidikan yang Islami yaitu pendidikan yang berdasarkan Islam (Tafsir
2012). Menurutnya pendidikan Islami adalah bimbingan yang diberikan oleh

seseorang kepada seseorang agar ia berkembang secara maksimal sesuai dengan
ajaran Islam. Bila disingkat, pendidikan Islami adalah bimbingan terhadap

seseorang agar ia menjadi Muslim semaksimal mungkin. Muslim yang
semaksimal mungkin adalah muslim yang jasmaninya sehat serta kuat, akalnya

cerdas serta pandai, hatinya takwa kepada Allah.
Definisi yang digunakan ini menyangkut pendidikan oleh seseorang

terhadap orang lain, yang diselenggarakan di dalam keluarga, masyarakat, dan
sekolah, meyangkut pembinaan aspek jasmani, akal, dan hati anak didik.

Berdasarkan definis di atas maka teori-teori pendidikan Islam sekuang-
kurangnya haruslah membahas hal-hal sebagai berikut(Tafsir,2013 :
1) Pendidikan dalam keluarga
2) Pendidikan dalama masyarakat
3) Pendidikan di sekolah

b. Tujuan Pendidika Islami Menurut Ahmad Tafsir
Islam menghendaki agar manusia didik supaya ia mampu merealisasikan

tujuan hidupnya sebagaimana yang telah digariskan oleh Allah, tujuan hidup
manusia itu menurut Allah ialah beribadah kepada Allah. Dalam pengertian
secara umum tujun pendidikan sebagaian menyebutnya tujuan akhir
pendidikan Islam ialah manusia yang baik itu ialah manusia yang beribadah
kepada Allah, quthb menghendaki mansuia yang baik itu adalah manusia yang
takwa kepada Allah. Ungkapan ini sessungguhnya berbeda dari segi redaksi,
esensi yang dikandungnya sama.

Tujuan pendidikan Islam ialah kepribadian Muslim, yaitu suatu
kepribadian yang seluruh aspeknya dijiwai oleh ajaran islam. Orang yang
berkepribadian Muslim dalam Al-Quran disebut “Muttaqun”. Karena itu
pendidikan Islam berarti juga untuk pembentukan manusia yang bertaqwa.



72

Pendidikan tersebut sesuai dengan pendidikan Nasional yang dituangkan
dalam tujuan pendidikan nasional yang akan membentuk manusia pancasila
yang bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa (Drajat, 2011).

Sebagaimana tujuan Pendidikan Nasional menurut UU No. 20 Tahun 2003
Pasal 3 tentang Sistem Pendidikan Nasional bahwa: “Pendidikan nasional
berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban
bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa,
bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia
yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia,
sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang
demokratis serta bertanggung jawab” (SISDIKNAS, 2011).

Ahmad Tafsir menjelaskan bahwa tujuan pendidikan pada dasarnya
ditentukan oleh pandangan hidup orang yang mendesain pendidikan itu dan
manusia terbaik menurut orang tertentu. Lebih lanjut, Ahmad Tafsir
menyebutkan bahwa tujuan pendidikan itu untuk menjadikan manusia menjadi
pribadi yang utuh atau menjadi Muslim yang sempurna, pribadi yang utuh atau
Muslim yang sempurna adalah pribadi yang konsisten antara kecerdasan
kognitif, afektif, dan psikomotor, serta terbentuk kecerdasan emosionalnya.

Menurut Abdurrahman Saleh Abdullah mengatakan dalam
bukunya “Educational Theory a Qur’anic Outlook”, bahwa pendidikan Islam
bertujuan untuk membentuk kepribadian sebagai kholifah Allah swt. Atau
sekurang-kurangnya mempersiapkan ke jalan yang mengacu kepada tujuan
akhir. Tujuan Islam menurutnya dibangun atas tiga komponen sifat dasar
manusia yaitu: 1) Tubuh 2) Ruh 3) Akal yang masing-masing harus dijaga (Arief,
2002).

Pribadi yang utuh berarti pribadi yang hanya ada pada manusia baik, Ciri
manusia yang baik itu secara umum menurut Ahmad Tafsir dapat dibagi tiga, (A.
Tafsir 2013) sebagai berikut:

1) Badan sehat, kuat, serta mempunyai keterampilan (aspek jasmani);
2) Pikiran cerdas serta pandai (aspek akal);
3) Hati berkembang dengan baik (rasa, kalbu, ruhani).

Dari tiga ciri pokok ini muncul tiga segi utama pendidikan,yaitu:
1) Pembinaan jasmani, kesehatan, dan keterampilan (ranah psikomotor).
2) Pembinaan akal (ranah kognitif).
3) Pembinaan hati (ranah afektif).
Untuk pembentukan ketiga segi utama tersebut di ataslah pendidikan

ditujukan dan dilakukan sehingga dapat tercipta manusia yang cerdas, memiliki
keterampilan yang berguna bagi pengembangan taraf hidupnya dan memiliki
hati nurani yang mampu mendekatkan diri kepada Penciptanya dan
mengendalikan diri dari hal-hal yang tidak dibenarkan dalam kehidupan
beragama.

c. Kurikulum Pendidikan Islami Menurut Ahmad Tafsir



72

Kurikulum pendidikan islam adalah bahan-bahan berupa kegiatan,
pengetahuan dan pengalaman yang dengan sistematis di berikan kepada anak
didik untuk mencapai tujuan. Kurikulum juga merupakan kegiatan yang
mencakup berbagai rencana kegiatan peserta didik secara terperinci berupa
bentuk-bentuk bahan pendidikan, saran-saran strategi belajar mengajar,
pengaturan-pengaturan program agar dapat diterapkan, dan hal-hal yang
mencakup berbagai kegiatan sampai tercapainya tujuan yang diinginkan.

Pada mulanya orang Islam menganggap kurikulum hanyalah sekumpul
mata pelajaran yang diajarkan kepada siswa. Pengertian sempit ini tidak hanya
dianut oleh orang Islam, orang Barat pun pernah menganut pandangan ini
serperti telah saya sebutkan sebelum ini. Kemudian orang Barat memperluas
pengertian kurikulum. Ketika konsep-konsep Barat itu memasuki dunia Islam
pada akhir abad ke-19, dan sudah banyak pula muslim yang mengambil
spesialisasi dalam bidang pendidikan modern, maka mulailah muncul kecaman
terhadap pengertian kurikulum dalam arti sempit yang masih dianut ketika itu.

Menurut Ahmad Tafsir, adanya pandangan bahwa kurikulum hanya berii
rencana pelajaran di sekolah disebabkan oleh adanya pandangan tradisional
yang mengatakan bahwa kurikulum memang hanya rencana pelajaran
padandangan tradisioonal ini sebenarnya tidak terlalu salah, mereka
membedakan kegiatan belajar kurikuler dari kegiatan belajar ekstrakurikuler
dan kokurikuler. Kegiatan kurikuler ialah kegiatan belajar untuk mempelajari
mata-mata pelajaran wajib, sedangkan kegiatan belajar kokurikuler dan
ekstrakurikuler disebut mereka sebagai kegiatan penyerta.

Sedangkan menurut pandangan modern, kurikulu lebih dari sekedar
rencana pelajaran atau bidang studi. Kurikulum dalam peandangan modern
ialah semua yang secara nyata terjadi dalam proses pendidikan di sekolah.
Pandangan ini bertolak dari sesuatu yang aktual, yang nyata, yaitu yang aktual
terjadi di sekolah dalam proses belajar (A. Tafsir, 2014).

Menurut Soegarda Poerbakawatja dan H.A.H. Harahap yang dikutip oleh
H. Mappanganro dalam bukunya Perkembangan Kurikulum Pendidikan Islam,
mengatakan bahwa kurikulum adalah:
1) Suatu kelompok mata pelajaran yang disusun secara sistematis untuk dapat
lulus (mencapai certificat) dalam salah satu bidang tertetu. Misalnya suatu
kurikulum untuk pendidikan jasmani, untuk pendidikan guru, untuk bidang-
bidang social.

2) Suatu rencana umum mengenai isi atau bahan-bahan pelajaran khusus yang
oleh sekolah atau pendidikan disajikan kepada pelajaran untuk lulus atau
mendapat certificat atau untuk memasuki suatu jabatan atau bidang tertentu.

3) Suatu kelompok pelajaran dan pengalaman yang diperoleh si pelajar di
bawah bimbingan sekolah (Mappanganro. 1998).
Ahmad Tafsir mengemukakan bahwa kurikulum adalah program.

Maksudnya ialah kurikulum ialah program untuk mencapai tujuan pendidikan.
Jadi jika digabungkan pengertian kurikulum menurut UU



73

dengan kurikulum menurut Ahmad Tafsir bisa disimpulkan secara singkat
seperti ini “kurikulum adalah sebuah program untuk mencapai tujuan
pendidikan yang berisi tujuan, materi/isi, dan bahan pelajaran”.

Konsep yang ditawarkan oleh Ahmad Tafsir yaitu konsep kurikulum
yang berintikan keimanan dan akhlak sebagai core-nya, yang menjadikan ilmu
atau keterampilan dan seni dalam kurikulum pendidikan Islami mengandung
nilai-nilai keimanan. Dengan berintikan keimanan seperti dijelaskan di atas,
Ahmad Tafsir berpendapat bahwa kurikulum pendidikan Islami harus memuat
nilai-nilai yang terkandung dalam butir-butir Pancasila, (A. Tafsir 2013):

Jadi, menurut Ahmad Tafsir kurikulum pendidikan Islami adalah
kurikulum yang berlandaskan keimanan yang menjadikan akhlak, ilmu, atau
keterampilan dan seni yang mengandung nilai-nilai yang terkandung dalam sila-
sila dalam pancasila.

d. Evaluasi Pendidikan Islami Menurut Ahmad Tafsir
Evaluasi adalah suatu tindakan atau suatu proses untuk menentukan

nilai dari sesuatu dalam proses kegiatan yang berkenaan dengan
mengumpulkan informasi tentang bekerjanya sesuatu, yang selanjutnya
informasi terebut digunakan untuk menentukan alternative yang tepat dalam
mengambil sebuah keputusan tentang bagaimana berbuat baik pada waktu-
waktu mendatang sesuai dengan yang telah direncanakan. Perancanaan pada
hakikatnya adalah keputusan atas sejumlah alternatif (pilhan) mengenai sasaran
dan cara-cara yang akan dilaksanakan dimasa yang akan dating guna mencapai
tujuan yang dikehendaki serta pemantauan dan penilaiannya atas hasil
pelaksanaannya, yang dilakukan secara sistematis dan berkesinambungan.

Pendidikan merupakan sistem dan cara meningkatkan kualitas hidup
manusia dalam segala aspek kehidupan manusia, dalam sejarah umat manusia,
hampir tidak ada kelompok manusia yang tidak menggunakan pendidikan
sebagai alat pembudayaan dan peningkatan kualitasnya, sekalipun dalam
masyarakat terbelakang (primitive) (Sanaky, 2003). Begitu pentingnya
pendidikan bagi manusia, karena tanpa adanya pendidikan sangat mustahil
suatu komunitas manusia dapat hidup berkembang sejalan dengan cita-citanya
untuk maju, mengalami perubahan, sejahtera dan bahagia sebagaimana
pandangan hidup mereka. Semakin tinggi cita-cita manusia semakin menuntut
peningkatan mutu pendidikan sebagaimana pencapainya.

Menurut Ahmad Tafsir, evaluasi adalah tindakan yang dilakukan untuk
mengetahui hasil pengajaran pada khususnya, hasil pendidikan pada umumnya.
Juga bagi pertimbangan utama dalam menentukan kenaikan kelas, bahkan bagi
perbaikan program pendidikan secara umum(A. Tafsir, 2013).

Menurut Ahmad Tafsir, langkah-langkah evaluasi pendidikan adalah
sebagai berikut:

1) Buatlah rencana evaluasi berupa post test pada setiap akhir lesson plan.
2) Lakukanlah test sumatif pada tengah semester dan akhir semester.



74

3) Nilailah tidak hanya aspek kognitif (pemahaman) tetapi juga aspek
afektif dan psikomotor siswa.

Evaluasi dilihat dari fungsinya yaitu dapat memperbaiki program
pengajaran, maka evaluasi pembelajaran dikategorikan ke dalam penilaian
formatif atau evaluasi formatif, yaitu evaluasi yang dilaksanakan pada akhir
program belajar mengajar untuk melihat tingkat keberhasilan proses belajar
mengajar itu sendiri, atau dilakukan pada akhir program untuk memberi
informasi kepada konsumen yang potensial tentang manfaat atau kegunaan
program. Menurut Anas Sudijono, evaluasi formatif ialah evaluasi yang
dilaksankan ditengah-tengah atau pada saat berlangsungnya proses
pembelajaran, yaitu dilaksanakan pada setiap kali satuan program pelajaran
atau subpokok bahasan dapat diselesaikan, dengan tujuan untuk mengetahui
sejauh mana peserta didik "telah terbentuk" sesuai dengan tujuan pengajaran
yang telah ditentukan.

Evaluasi pendidikan dalam islam dapat diberi batasan sebagai suatu
kegiatan untuk menentukan kemajuan sutu pekerjaan dalam proses pendidikan
islam.(Nizar, 2002) dalam ruang lingkup terbatas, evaluasi dilakukan dalam
rangka mengetahui tingkat keberhasilan pendidik dalam menyampaikan materi
pendidikan islam pada peserta didik .sedang dalam ruang lingkup luas, evaluasi
dilakukan untuk mengetahui tingkat keberhasilan dan tingkat kelemahan suatu
proses pendidikan islam(dengan seluruh komponen yang terlibat didalam nya)
dalam mencapai tujuan pendidikan yang dicita-citakan .

Evaluasi dalam pendidikan Islami haruslah sesuai dengan tujuan yang
hendak dicapai oleh pendidikan Islami. Maksudya adalah evaluasi yang
dilakukan kepada peserta didik haruslah bisa mengantarkannya kepada tujuan
pendidikan Islami yang sudah dirumuskan menurut pandangan Ahmad Tafsir.
Apa yang sudah dipaparkan di atas mengenai evaluasi pendidikan Islami
menurut Ahmad Tafsir, telah didapati langkah-langkah evaluasi yang dapat
mengantarkan peserta didik kepada tujuan pendidikan Islami, yaitu Muslim
yang sempurna, Muslim yang jasmaninya sehat serta kuat (psikomotor), akalnya
cerdas serta pandai (kognitif), hatinya iman dan takwa kepada Allah SWT
(afektif)

Kesimpulan
Berdasarkan apa-apa yang sudah penulis bahas, maka dapat ditarik

kesimpulan bahwa konsep pendidikan Islami dalam pemikiran atau pandangan
Ahmad Tafsir tentang pendidikan Islami adalah:
1. Pendidikan Islami dalam pandangan Ahmad Tafsir adalah bimbingan yang
diberikan oleh seseorang kepada seseorang agar ia berkembang secara
maksimal sesuai dengan ajaran Islam yang kurikulumya harus memuat nilai-
nilai keimanan dan akhlak sebagai landasannya. Lebih jelasnya dapat
dirumuskan yaitu Muslim yang jasmaninya sehat serta kuat, akalnya cerdas



75

serta pandai, dan hatinya takwa kepada Allah. Bila disingkat, pendidikan
Islami adalah bimbingan terhadap seseorang agar ia menjadi Muslim
semaksimal mungkin yang diselenggarakan di dalam keluarga, masyarakat,
dan sekolah menyangkut pembinaan aspek jasmani, akal, dan hati anak didik.

2. Tujuan Pendidikan Islami menurut Ahmad Tafsir adalah tujuan yang
membawa manusia menjadi Muslim yang kaffah atau Muslim yang sempurna,
yaitu Muslim yang jasmaninya sehat serta kuat, akalnya cerdas serta pandai,
dan hatinya dipenuhi iman dan takwa kepada Allah SWT.

3. Kurikulum pendidikan Islami bagi Ahmad Tafsir adalah hendaknya disusun
berdasarkan tujuan pendidikan menurut Islam. Tujuan pendidikan menurut
Islam adalah menjadikan manusia yang kaffah yaitu seorang Muslim yang
jasmaninya sehat serta kuat, akalnya cerdas serta pandai, dan hatinya
dipenuhi iman kepada Allah. Dalam pengembangannya maka diharuskan
mata pelajaran yang mendukung untuk berkembangnya ketiga aspek tadi
(jasmani, ruhani, dan akal) berdasarkan keimanan dan isinya memuat akhlak,
ilmu, atau keterampilan dan seni.

4. Evaluasi pendidikan Islami menurut Ahmad Tafsir adalah tindakan yang
dilakukan untuk mengetahui hasil pengajaran pada khususnya, dan hasil
pendidikan pada umumnya. Juga bagi pertimbangan utama dalam
menentukan kenaikan kelas, bahkan bagi perbaikan program pendidikan
secara umum. Menurutnya evaluasi harus ditujukkan pada aspek-aspek
pendidikan yang lazim disebut aspek kognitif, afektif, dan aspek psikomotor.
Evaluasi hendaklah ditujukan kepada semua ranah pembinaan tersebut.



76

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Arif, (2019). Pelaksanaan Pendidikan Agama Islam Secara Formal Pada
Masyarakat Nelayan Terpencil Tanah Kuning, Jurnal Uhamka: Jurnal Pendidikan
Islam, 10(2), 75-84.

Arikunto, Suharsimi.2006. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik, (Jakarta:
Rineka Cipta

Bunyamin, (2009). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Mahmud Yunus, Jurnal
Uhamka: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 114-132.

Daradjat , Zakiah. 2011. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: PT Bumi Aksara.

Hamdani, Hamid dan Beni Ahmad Saebani. 2013. Pendidikan Karakter Perspektif
Islam. Bandung: Pustaka Setia

Mappanganro. 1998. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Ujung Pandang:
Yayasan Ahkam.

Marimba, Ahmad D. 1990. Pengantar Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: PT. Al-
Ma’arif.

Mujib, Abdul dan Jusuf Mudzakkir. 2006. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana
Predana Media.

Nasrullah. Kurikulum Pendidikan Islam Menurut Ahmad Tafsir, Tesis pada
Pascasarjana Universitas Ibn Khaldun Bogor, 2013

Sanaky, Hujair AH, 2003. Pradigma Pendidikan Islam:Membangun Masyarakat Madani
Indonesia, Yogyakarta : Safiria Insania Press.

Sugiyono.2013.Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R dan D, Cet. Ke-19.
Bandung: Alfabeta

Sukardi, 2014.Metodologi Penelitian Pendidikan Kompetensi dan Praktiknya, Jakarta: PT
Bumi Aksasar.

Syafri, Ulil Amri. 2012. Pendidikan Karakter Berbasis Al-Qur’an, Jakarta: Raja
Grafindo.



77

Tafsir, Ahmad. 2013. Filsafat Ilmu; Mengurai Ontologi, Epistimologi dan Aksiologi
Pengetahuan, Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

, 2012. Filsafat Pendidikan Islami, Bandung: PT Remaja Roskarya.

, 2013. Filsafat Umum; Akal dan Hati Sejak Thales Sampai Capra,
Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

, 2012. Ilmu Pendidikan Islami, Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

, 2007, Ilmu Pendidikan dalam Persepektif Islam, Bandung: Remaja
Rosdakarya.

, 2013. Metodologi Pengajaran Agama Islam, Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Undang-undang SISDIKNAS (UU RI No. 20 Th. 2003), 2011. Jakarta: Sinar Grafika,


	RAUDHAH Proud To Be Profesional Jurnal Tarbiyah Is
	Abstract/Abstrak
	Pendahuluan
	Kajian Pustaka
	Metode Penelitian
	Pembahasan
	Kesimpulan
	DAFTAR PUSTAKA

